
1

P��������� 
C������� B�� 
B����� � S������ 
A���������



2

Patrimônio Cultural Boe Bororo e 
Saberes Ancestrais

Organizadores
Rosinalda Correa da Silva Simoni

Robson Max de Oliveira Souza

Rute de Lima Pontim

Francesco Palermo Neto

Ana Paula Moreira Pinto Duarte

Nádla Belga Alves Oliveira

Weslley Moura Oliveira Fernandes



3

Rosinalda Correa da Silva Simoni; Robson Max de Oliveira Souza; Rute de Lima Pontim; Francesco Palermo Neto; Ana Paula Moreira Pinto Duarte; 
Nádla Belga Alves Oliveira; Weslley Moura Oliveira Fernandes

Patrimônio Cultural Boe Bororo e Saberes Ancestrais / Organização de Rosinalda Correa da Silva Simoni, Robson Max de Oliveira Souza, Rute de Lima 
Pontim, Ana Paula Moreira Pinto Duarte, Nádla Belga Alves Oliveira, Weslley Moura Oliveira Fernandes - Goiânia: Fundação Aroeira, 2025

Inclui bibliografias

ISBN 9788557600133

46 p: il

1. Arqueologia 2. Patrimônio Cultural  3. Boe Bororo 4. Saberes Ancestrais

I. Rosinalda Correa da Silva Simoni, Robson Max de Oliveira Souza, Rute de Lima Pontim, Francesco Palermo Neto, org. II. Benilton Pereira Kogebou, 
tradução. III. Título

CDU: 902.2

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
Sistema de Bibliotecas PUC Goiás

Todos os direitos reservados. Nenhuma parte desse livro pode ser reproduzida, armazenada em sistema de recuperação ou 
transmitida por meio eletrônico, mecânico, fotocópia, microfilmagem, gravação ou outro, sem a expressa permissão do detentor do 

copyright, conforme a Lei n. 9.610, de 19 de fevereiro de 1998.
Elaborado no Brasil



4

S������

46
Referências 

Bibliográficas

14
Fluxos 

Ancestrais:

6
Apresentação 12

Introdução



5

P������� 

Prezado(a) leitor(a),

É com imensa honra que recebo o convite para prefaciar "Patrimônio Cultural Boe Bororo e Saberes Ancestrais". Ao 
longo de minha trajetória como arqueólogo, com especial dedicação à etnoarqueologia e ao patrimônio cultural em Terras 
Indígenas, em especial no Mato Grosso, tenho testemunhado a resiliência e a profundidade dos povos originários. Esta obra 
não é apenas um livro; é um marco vital na busca por saldar uma dívida histórica e uma janela para a arqueologia viva – 
aquela que pulsa no presente, na memória e na voz dos povos que a constroem.

Os Boe Bororo, conforme este livro meticulosamente demonstra, são um testamento vibrante de uma cultura 
complexa, cujas práticas rituais, cantos, danças, grafismos e, sobretudo, sua intrínseca conexão com o território e seus clãs, 
formam um patrimônio imaterial inestimável. Em um contexto de séculos de desterritorialização e fragmentação, onde 
antigas e amplas geografias de vida foram reduzidas a limitadas Terras Indígenas, a sabedoria ancestral e a própria 
organização social dos Boe Bororo emergem como seu maior legado e ferramenta de resistência.

Este trabalho colaborativo e bilíngue, que dá voz às lideranças e mestres de saber Boe Bororo, transcende a mera 
catalogação. Ele é um ato de reafirmação identitária, uma ponte entre o passado imemorial e o futuro, garantindo que suas 
narrativas e sua cosmovisão continuem a inspirar e a educar. Ao mergulhar em suas páginas, somos convidados a refletir 
sobre a complexidade da relação entre cultura, território e identidade, e a reconhecer nos clãs, nas pinturas faciais e no 
Cocar Parico, a perpetuação de um povo que, apesar de todos os desafios, segue firmemente ancorado em seus valores e 
histórias.

Que este livro não seja apenas lido, mas vivido e assimilado, servindo como um convite instigante à compreensão, 
ao respeito e à ação contínua na salvaguarda dos saberes ancestrais e do patrimônio cultural de um povo cuja resistência 
é, em si, uma das mais belas e necessárias lições para a humanidade.

Com os mais profundos votos de reconhecimento,

Francisco Forte Stuchi

Francisco Forte Stuchi
Arqueólogo Analista, IPHAN-MT 

Doutor em Arqueologia, MAE-USP



6

A����������� A����� A�� B�������

O patrimônio cultural imaterial compreende práticas, representações, expressões, conhecimentos e técnicas que as 
comunidades, grupos e indivíduos reconhecem como parte integrante de sua identidade e memória coletiva. 

No Brasil, o Decreto nº 3.551, de 4 de agosto de 2000, instituiu o Registro de Bens Culturais de Natureza Imaterial 
como instrumento fundamental para a valorização e preservação dessas manifestações. Esse decreto também criou o 
Programa Nacional do Patrimônio Imaterial (PNPI), responsável por identificar, documentar e apoiar os bens culturais que 
compõem a diversidade cultural brasileira.

Para os povos indígenas, como os Boe Bororo, esse instrumento jurídico e cultural tem importância crucial. As 
práticas rituais, os cantos, as danças, os grafismos, pintura corporal, a língua, os modos de vida e o sistema cosmológico 
Boe Bororo constituem não apenas expressões artísticas, mas também elementos estruturantes da sua organização social 
e de sua visão de mundo. 

O registro desses bens como patrimônio cultural imaterial contribui para a proteção de saberes ancestrais, evitando 
o apagamento ou a descaracterização diante das pressões externas e da expansão de valores coloniais. 

Awu patrimônio boe ero rogu boe, aidure tuwo boe edudo nuba boe erore, boe emaragodaere, nuba boe egore, nuba 
boe erore tuieda boe keje, boe erugadu boe eduwawo ji ewiagodu kawo pĳi.

Woe Brasil keje,awu Decreto nº 3.551, de 4 de agosto de 2000, ere nowu registro towuje, dujire egore Registro de 
Bens Culturais de Natureza Imaterial padure nowu bapera keje ekawo awu paro rogu boe akedudo etaiwo ji akedu kawo, 
dukodire padure nowu bapera kurireu keje. Nowu decreto keje jamedu ere Programa Nacional do Patrimônio Imaterial 
(PNPI), emare marogudure nowu inoduji, emare umode bapera kurireu (documento) towuje, emare aiwo mode nowu boe 
erro rogu boeji, boe, barae ero kurireu boeji brasileiro doge.

Ainore boe erugadu boe erore, Boe Bororo doge, nowu bapera ere towujeu, keje padure etuwo awu boe ero  rogu 
boeji akedu kawo. Awu boe ero boe, boe era, boe erure, boe ejera, boe ewadaru, nuba boe ero kigodure tuieda keje, boe 
ero jetu kimore kodi, dukodire rugadu boe padure nowu bapera kurireu keje.

Dukodire ere nowu bapera atugudo, awu boe ero paduwo keje, akedu kawo dujire egore proteção de saberes 
ancestrais, dukodire akedu mokare padure nowu bapera keje, boe ewiagodu kawo turo pĳi, barae epuredugodure pagae 



7

No caso específico dos Boe Bororo, a preservação de 
suas práticas rituais como os ritos funerários, que possuem 
centralidade na organização social e espiritual do grupo 
representa a continuidade da relação com o território, com 
a memória dos antepassados e com a cosmologia que 
orienta o viver coletivo. O reconhecimento oficial por meio 
do registro fortalece o direito desses povos à 
autodeterminação cultural, reafirma sua presença histórica 
e garante a transmissão de saberes para as novas gerações.

Assim, o Decreto nº 3.551/2000 não se restringe a 
um procedimento burocrático: ele é um instrumento de 
resistência e salvaguarda da diversidade cultural brasileira. 
Para os Boe Bororo, significa a possibilidade de manter 
vivos seus sistemas de conhecimento, consolidando-os 
como parte essencial da riqueza cultural do país e 
assegurando que suas identidades permaneçam 
respeitadas e valorizadas. 

Assim, livros como este se tornam um instrumento 
não apenas de divulgação da cultura desse grupo como 
também auxiliam na proteção desses saberes, pois, em 
suas páginas encontra-se uma parcela, mesmo que 
pequena, das narrativas ancestrais dos Boe Bororo. Além de 
conceitos essenciais para a compreensão da cultura 
ancestral viva e praticante nas aldeias Boe Bororo.

 E por falar em cultura, vale uma breve discussão 
sobre o tema não apenas na perspectiva da Antropologia e 
ciências afins que tem na cultura se foco de estudo, mas na 
cosmo percepção dos povos originários, com ênfase nos 
Boe Bororo.

Em termos mais didáticos podemos afirmar-que a 

kodi, boe ewia  paga kawo barae eroji mitotoduji.

Awu Boe Bororo doge pagi, boe etuwu nowu turo 
rogu boeji, awu boe emaragodu goduji, boe emaragodu 
godu, boe ero kurireu reno dukodire boe ewadae kare gure 
ema, nowu meri keje aroe doge ere tudo pui woe boe eno 
moto kae, ainore mariguduge  boe erore kodi, woe boe eda 
rogu boe keje. Dukodire ere nowu bapera atugodo boe ero 
kurireu boe bu keje, boe ewiagodu kawo turo boe pĳi, awu 
rĳodure maigoduge eduwo ji, eduwawo ji, ewiagodu kawo 
pĳi, dukodire eru bu nowu bapera keje akedu kawo.

Ainore, awu Decreto nº 3.551/2000 ainore ure nowu 
bapera keje, boe etaiwo mode ji, boe eduwa mode nuba 
ure: awu bapera keje padure emare jeture boe ero rugadu 
boeji, brasileiro doge ero rugadu boeji  Aino awu Boe Bororo 
doge etai awu bapera pemegare rugadu, awu boe ero rogu 
padure keje kodi, barae eduwo nuba boe erore, 
emeatoruwo boe, awu boe ero akedu kawo, paduwo awu 
bapera keje akeduwo kawo, boe etaiwowo ji.

Dukodire awu bapera egore livro ino ji, towujedu 
paga karegure, towujedu karegure boe, barae etaiwo ji 
eduwo nuba boe erore, towujedu nure boe ero paduwo keje, 
boe ero akedu kawo, boe etaiwo bogia tuwia godu mode pĳi 
dukeje, nowu bapera keje ia boe eno bakaru padure, maka 
kare mare padure keje, boe bororo doge eno bakaru.

Padure jamedu awu bapera keje nuba boe ero rogu 
boere, boe ero akedu kare kodi, boe eda rugadu boe keje 
boe ero jetu kimore, dukodire eduware tuwo awu bapera 
towuje.

Jamedu boe emagore, boe ero jitu keje, boe 
emagore biagatu je kaboba jiba awu bapera marogudure, 



8

cultura é o que nos caracteriza e qualifica como seres 
humanos e, por meio dela, realizamos a transformação da 
natureza “dada”, atribuindo-lhe significados. Esta ação é 
fruto de um processo social de criação que oferece ao ser 
humano a consciência, o saber que sabe. Por meio de sua 
relação com o mundo e com a natureza, ele cria então o 
mundo da cultura. 

Em resumo, a cultura pode ser entendida como o 
conjunto de saberes, fazeres, símbolos, narrativas e 
práticas que orientam a vida dos indivíduos e grupos 
sociais, constituindo seu principal patrimônio. Ela não é 
estática: transforma-se ao longo do tempo, mas sempre 
preserva elementos herdados das gerações anteriores. 

A Constituição Federal de 1988 reconhece a cultura 
como as “formas de criar, fazer e viver” dos povos, 
garantindo o direito ao acesso e à vivência cultural. Assim, 
cultura não é apenas festas ou grandes celebrações, mas 
também a vida cotidiana, os ritos, a memória e a identidade 
de cada comunidade na maneira de se relacionar com o 
mundo e todas os seres. 

Por sua vez o patrimônio cultural, material ou 
imaterial, funciona como elo entre memória, tradição e 

kaboba kodiba awu bapera towujedure, nowu antropologia 
e ciências emedaji karega, boe emedae tabo, boe etaiwore 
jitu tabo, uwo aino Boe Bororo doge emadae reore.

Ainore erore ji, egore boe ero jetu kimoe boe 
pagabo, dukodi nowu paro goiae umode, Boedo pagi, paro 
uie tuginai pamedage boe pegareuge epĳi, boe pagi paro 
rogu kurie pamedoruie nuba itura, pobo nuba romode pai, 

pĳire aroe nowu inodu kodi boere kodi, joduware bakaru 
jiboe eduware nowu inodu kodiboeji, kodiba ure aino. Boe 
emetorure nowu inodu otojiboeji, boe ero paga paga 
kareguure, woe boe eda keje, boe ere turo tawuje, dukodire 
boe erare, boe ererure, ainore marigudu boe ero kigodure 
kodi, dukodire boe ero jetu kimo.

Ainore ure, awu boe ero boe, boe era, boe ejera, 
boe eno bakaru, awu boe ero, akedu kawo pawo towuje, 
pawo boe eduwado ji, awu riĉodure ainowuge eduwawo ji, 
dukodire egore pago patrimônio nure nowu paro rogu boe, 
dukodire egore pagaiagu nowu paro kurireu pĳido. Iadukeje 
umoduie tuginai mare pega kare, nowu paro kurireu boe, 
mariguduge eie pu joduwado, tukoduie paro akedu kare, 
aino jamedu awu joduwareuge ere aidureuge boe eduwado 
turawo, nowu inodu akedu kawo, boe nure pagi kodi.

Nowu Constituição Federal de 1988 jodure awu boe 
ero kurireuji, akore pemegare rugadu, boe ero akedu kawo, 
nowu bapera keje padure boe ero akedu kawo, boe 
eduwawo ji, boewo towuje, boe emagowo tuwadarabo tabo, 
nowu inodu goiae ure Boedo pagi. Dukodire padure nowu 
bapera keje, boe ero kurireu, boe ewadae karega nowu 
inodu rema, dukodire boe kigodure tudo pui toro baiado 
turawo, tumagawo pui nuba marigudu wuge ero kigodure, 
tuwia akuruwo toro nuba jaboe ero kigodure tura tabo.

Dukejere awu patrimônio cultural, material ou 
imaterial, ainore ure, maragodure mariguduwo boe 
eduware jiboe rogu boe tabo, tuwo boe ewia butudo toro 
marigudu boe keje, boe ero keje, nowu inodure umode boe 
Bororo udo pagi, jamedu boe ero kurireu akedu kare jetu 
kimore, dukodire awu bapera towuje dure.



9

identidade, sendo continuamente ressignificado e 
resguardado nas subjetividades, ou seja, seu modo de 
perceber o mundo em suas diversas dimensões.

Do ponto de vista dos povos originários, como os 
Boe Bororo e outros, a definição de cultura dialoga 
profundamente com sua cosmovisão. Para eles, cultura não 
se separa da vida ou da natureza: é a própria forma de 
existir em relação ao território, aos ancestrais e ao cosmos.

Assim seus ritos, mitos e narrativas ancestrais são 
expressões de conhecimento que garantem a continuidade 
do grupo e a transmissão de valores. Vale destacar que 
todos somos natureza. Os povos indígenas e tradicionais 
têm esse traço bem marcante  em sua relação com o 
território e seu vínculo com a natureza.

Enquanto a sociedade ocidental tende a definir 
cultura como produção humana distinta da natureza, os 
povos originários a compreendem como um modo de viver 
integral, em que memória, espiritualidade, território e 
identidade se fundem. Por isso, a preservação cultural 
indígena não é apenas um direito constitucional, mas 
também um ato de resistência e de manutenção da vida 
coletiva. 

Nesse contexto, projetos como esse que visam 
também escrever um livro bilingue sobre o patrimônio 
cultural Boe Bororo em parceria com professor indígena Boe 
Bororo1 ganham relevância especial. A escrita, quando 
1 Imi ikiere Benilton Pereira Kogebou. Mora na aldeia Korogedo Córrego Grande. 
Atua há 13 anos como professor, na Escola Estadual Indigena Korogedo Paru. Foi 
Coordenador Pedagógico nessa escola de 2016 a 2017, atualmente é professor e, 
também, orientador dos “Saberes Indígenas na escola”, foi professor auxiliar na 
Faculdade Indígena Intercultural-Faindi/Unemat. Atua como formador em 
Pedagogia Intercultural, é mestre pelo Programa de Pós-Graduação em Contexto 
Indígena Intercultural - PPGCEI, turma 2023.

Boe etaiwore nowu baeraji tuioku tabo tuiduwa 
pemegawo nuba ure,  Boe Bororo doge etaiwo ji jamedu, 
eduwawo nuba boe erore, nuba mariguduge  ero kigodure.

Boe etai, boe ero kuriČigo, Boe emeatorure awu 
aregodu mode itura pĳiboeji, pobo pĳiboe ji, dukodire boe 
kigodu kare nowu itura butudo akedudo, nowu pĳire aroe 
etaregodu kigodure kodi, dukodire boe ematorure nowu 
inodu rogu boeji.

Ainono nowu boe ero, boe eno bakaru mariguduwu 
boe, boe towuje pugeje, boe eduwo ji pugeje, dukodire ere 
awu bapera atugodo paduwo keje. Boe erugadu boe eduwo 
kaiboba pĳi pagaregodure, itura pĳi dukeje, pobo pĳi 
dukeje, nowu inodure padure awu bapera keje, jamedu awu 
pago moto jiboe padure keje, nuba paro kigodure woe pago 
moto keje, pamago tabo pawadaru rogu boeji, paetuwo 
paro rogu boeji akedu kawo, nowu inodure padure awu 
bapera keje.

Dukeje baradoge ero ure tuginoi paro pĳi, emage 
emetoru kare awu pametorure jiboeji, egai ero ure 
turugadu, edu moture nowu turo boeji, boe pagi rema 
pameatorure, aregodure pobo pĳi boejei, itura pĳiboeji, 
pametorure marigudu boeji, pametorure aroe dogei, aroe 
doge etaiwo mode mato pai duji, barae rema ematoru kare 
nowu inodu boeji, dukodire awu paro rogu boe jetu kimore 
pagabo, petuwo ji, pagaiwo ji akedu kawo.

Dukodire awu inodu projeto ure awu inodu bapera 
towuje, egore um livro bilingue sobre o patrimônio cultural 
Boe Bororo, awu bapera towujedure, ia bapera epa Boe 
Bororo apo, emare ure tugera bararedo awu bapera 
towujedo duwo. Dukodire awu bapera pemegare rugadu, 



10

realizada de forma colaborativa, envolvendo anciãos, mestres de saber, jovens, pesquisadores da própria comunidade, 
torna-se ferramenta de fortalecimento identitário e de salvaguarda de memórias. 

Essa prática garante que as narrativas não sejam apropriadas ou fragmentadas, mas expressem a pluralidade das 
vozes Boe Bororo, respeitando a oralidade como fundamento e possibilitando que ela se traduza em registros escritos para 
futuras gerações. Assim, a escrita colaborativa se consolida como um ato de diálogo entre saberes acadêmicos e 
tradicionais, promovendo não apenas a documentação do patrimônio cultural, mas também a valorização da autonomia 
indígena sobre suas próprias histórias e modos de vida.

 Sobre o patrimônio cultural Boe Bororo, são muitos os exemplos de manifestações culturais consideradas como 
bens patrimoniais. Assim, aqui vamos citar, no decorrer dessas páginas, os patrimônios culturais apontados na pesquisa do 
professor e parceiro Boe Benildo Pereira Kogebou e em narrativas coletadas durante a pesquisa de campo com os caciques 
da aldeia Tadarimana   com ênfase na narrativa  do chefe de cultura  Bosco Arquimedes Marido1 Kurireu e Korogedo.

Em resumo, este livro nasce do intuito de reconhecer e fortalecer a relação entre o patrimônio cultural Boe Bororo 
e a arqueologia viva, aquela que dialoga também com os povos do presente, com suas memórias, territórios e saberes 
ancestrais; com o desejo de ampliar a compreensão sobre os patrimônios culturais, desse grupo, mas sobretudo no desejo 
de uma escrita colaborativa entrelaçando de forma bilingue o projeto em si aos conceitos vivenciados pelo grupo. 

Nas próximas páginas deste livro você vai encontrar conceitos básicos para compreensão do que é patrimônio 
cultural, arqueologia e narrativas ancestrais narradas pelas lideranças locais, na busca pelo registro e promoção do 
patrimônio cultural e arqueológico dos diversos clãs que formam os Boe Bororo. Essa obra se justifica na relevância pelo 
seu registro colaborativo, transmissão de memórias e fortalecimento identitário. Venha conosco. 

Boa leitura.

Rosinalda Correa da Silva Simoni

Quilombola

Arqueóloga

Doutora em história pela UNESP

1  Chefe  Bosco Arquimedes Marido, é Chefe de cultura da aldeia Tadarimana, ao ser indagado sobre o significado da palavra Marido do seu nome ele 
afirmou que significa roda grande  usada nos rituais e o nome do buriti palmeira da região.



11

towuje dodure bapera epa apo, boe emejerage ebo, ipare, nogware ebo, joduwareuge erugadu boe apo, emagere ere tugera 
bararedo pui awu bapera towuje doduwo, dukodire awu bapera ure turugadu erugadu boere tugera bararedu pui, jamedu 
awu bapera mugu mode woe paeda keje rugadu, pagaiwowo ji, pawia godu kawo, boe paro ro boe pĳi.

Awu bapera keje padure, nowu pamagore jiboe padure keje, pago bakaru padu mode keje, awu boe bororo doge 
ero padure keje, dukodire towu jedure barae ewadaru tabo, boe ewadaru tabo jamedu, joduwa kare barae ewadaru jiuge, 
etaiwo mode awu baperaji emago mode ji boe ewadaru tabo, awu riĉodu mode ainouge etaiwo ji, eduwa pemegawo nuba 
boe ero kigodure marigudu. Dukodire ure awu bapera keje, awu joduware tuwo bapera towuge, ewo towuje nuba boe ero 
rogu boere, akedu kawo, paduwo awu bapera keje, bepera kurirewo ema awu patrimônio cultural jiboewo ema, boe 
eduwawo boe pago bakaruji.

Awu patrimônio cultural Boe Bororo, makare boe etiwowo bagai, nowu boe ero kurireu boe, dujire egore patrimônio 
aino.  Dure padu mode awu bapera keje, patrimônios culturais padure ia bapera keje, bapera epa Benilton Pereira Kogebou 
marogudure jiu bapera keje, jamedu awu boe eimejerage Tadarimana tadauge emagore jiboe padure awu bapera keje 
jamedu, boe eimejera Bosco Arquimedes Marido makore jiboe padure awu bapera keje jamedu.

Dukodire awu bapera (livro), towujedu nure paduwo keje awu bo ero boe, marago duwo patrimônio Boe Bororo doge 
ero boe ji, nowu arqueologia tabo jamedu, makowo  ia dukeje atugowo nowu bapera keje, uwo ainono awu maigoduge 
emeada ji jamedu, emagowo nuba boe ero kigodure woe boe eno moto keje, nuba etaidure turowo pugeje tumara godu 
tabo, eduwa pemegawo patrimônios culturais jiboe ji, emagere emode nowu bapera atugodo tumedae tabo, taiwo tabo nuba 
boe ero rogu boere, awu bapera mode boe ewadaru tabo, umode barae ewadaru tabo jamedu, dukodire awu barae etu 
kigodure mato taiwowo nuba boe ero kigo dure, tuwo awu bapera atugodo.

Awu bapera keje audumode nuba egore nowu patrimônio cultural, jiboe ji, arqueologia jiboe ji jamedu,  adumode 
ia boe emagore jiboe rogu boe ji, boe eimejerage emagore tuidure kejeu moto jiboe rogu boe ji, etaiwore ia baperato 
jamedu nuba boe ero kigodure, nowu tuwo boe jamedu awu Boe Bororo doge. Awu bapera towujedure, boe erugadu boe 
etaiwowo to, boe eduwawo nuba boe ero kurireure. Dukodire inagoino tai tagaiwowo awu bapera to. 



12

I���������

Awu bapera Patrimônio Cultural Boe Bororo e 
Saberes Ancestrais, towujedure tuwo boe eduwa 
pemegado, nuba boe erowo tumara goduwo nowu boe ero 
kurireu tabo, awu patrimônio cultural uwo ema, dujire egore 
arqueologia viva aino, nowugere emarago dure awu inodu 
tabo, etaiwore nuba marigudu wuge ero kigodure, dukodire 
ekigodu kare bapera atugo paga pagado, emarogodu raire 
ji, taiwo tabo umode turugadu boe emedae ji dubogai, 
enarare boe ainonore umode du bogai, emode udo turugadu 
dukeje ere boedudo ji pugeje, dukodire emaragodae 
pemegare.

Dukejere ere rugadu boe to pui, tuiduwo ure 
turugadu du bogai, ure turugadu dukeje ere atugodo awu 
bapera keje, ainore nowu patrimônio ure, emagore emadae 
pemegare etaiwoere toro boe etododai nuba umode, nuba 
boe ero mode. Aino Boe Bororo doge eno patrimônio ure, 
maragodure boe erugadu boe etai, mugure boe ero kurireu 
keje, eno bakaru keje, boe eradodure jiboe keje, boe era 
keje, mugure boe ero rugadu boe keje, boe eno moto keje. 
Dukodire egoino nowu boe ero akedu kawo, boe etu peme 
gawo ji, boe ewiagodu kawo pĳi, metuwo boe etaora tada.

Awu bapera towujedure aino awu Projeto Integrado 
de Educação Patrimonial da Ferrovia de Integração Estadual 
Senador Vicente Emilio Vuolo, no estado de Mato Grosso: 
Patrimônio Arqueológico e Saberes Ancestrais, emagere 
eduware tumara goduwo nowu inodu tabo, dukodire 

Este livro Patrimônio Cultural Boe Bororo e Saberes 
Ancestrais nasce da necessidade de reconhecer, valorizar e 
fortalecer a profunda relação entre o patrimônio cultural e 
aquilo que chamamos de arqueologia viva, aquela que não 
se limita a ruínas ou vestígios do passado, mas que se 
constrói no diálogo constante com os povos do presente, 
suas memórias, territórios e tradições. 

Ao reunir reflexões, conceitos e propostas, nossa 
intenção é ampliar a compreensão do patrimônio, indo além 
da ideia restrita de monumentos, para compreendê-lo como 
vida, resistência, identidade e pertencimento. Para os Boe 
Bororo, o patrimônio é parte inseparável da existência 
coletiva: está nos rituais, nas narrativas, nos cantos, nas 
práticas cotidianas, nas relações com a terra e com o 
cosmos. Preservá-lo, portanto, é também garantir a 
continuidade da vida e da memória. 

Este material foi produzido no âmbito do Projeto 
Integrado de Educação Patrimonial da Ferrovia de 
Integração Estadual Senador Vicente Emílio Vuolo, no 
estado de Mato Grosso: Patrimônio Arqueológico e Saberes 
Ancestrais, sob responsabilidade da equipe de Educação 
Patrimonial da Fundação Aroeira, sediada em Goiânia.

Aqui você encontrará conceitos básicos, relatos de 
experiências, todas voltadas para promover a visibilidade e 
o reconhecimento do patrimônio cultural e arqueológico. 
Mais do que um livro, este material se apresenta como um  



13

emagere emaragodure awu inodu ji, emagere eture awu 
inodu ji, dukodire ere awu bapera atugodo, awuge jamedu 
Fundação Aroeira emugure Goiânia keje.

Woe adumode nuba erore nowu tumara godae ji, 
awu bapera keje boe eduwa pemega mode, boe etaiwo ji, 
nuba erore tumara godu tabo, rugadu boe padu mode awu 
bapera keje awu patrimônio cultural e arqueológico jiboe 
jamedu, padure awu bapera keje. Awu bapera pemegare 
rugadu, dukodire egoino tagaiwowo ji, taduwa pemegawo 
nuba emarogudure nowu inodu boeji, tuwo Boe Bororo doge 
ero kurireu bu awu bapera keje, dukodire emara godure 
marigudu boe tabo, maigo du boe tabo jamedu, tuwo boe 
edudo nuba boe erore marigudu, jamedu nuba boe erore 
maigodu aino, erore ainono boe ewiagodu kawo pĳi, 
metuwo boe etaora tada, nowu inodure ure boe kuri 
reugedo pagi.

convite: caminhar juntos com os Boe Bororo e outros povos 
originários em uma viagem cultural que une passado, 
presente e futuro na luta pela preservação da memória e 
pela afirmação identitária.



14

F����� A���������: O R�� V������� � �� B�� B�����; 
������ ������� � ������ ���������

A história do povo Boe Bororo é marcada por uma 
profunda articulação entre o plano místico e o plano 
histórico. Ao longo de gerações, os Boe Bororo têm 
transmitido por meio da tradição oral narrativas 
cosmogônicas que explicam a origem do mundo, da vida e 
da própria organização social. 

Esses relatos míticos não são apenas mitos no 
sentido ocidental do termo, mas constituem uma verdadeira 
filosofia da existência, onde espiritualidade, natureza e 
sociedade se entrelaçam em um sistema de significados. Ao 
lado dessa origem mítica, a história escrita e documentada 
dos Boe Bororo revela o impacto do contato colonial, das 
missões religiosas e das transformações territoriais 
impostas pelo avanço do estado e da sociedade envolvente.

Compreender a origem dos Boe Bororo, portanto, 
implica reconhecer o diálogo entre duas dimensões: a 
história mítica, que afirma sua cosmovisão, identidade e 
valores ancestrais, e a história  factual dita histórica, 
marcada por conflitos, resistências e processos de 
reinvenção cultural. Mais do que dois caminhos separados, 
essas dimensões coexistem e se complementam, 
oferecendo uma visão integral da experiência Boe Bororo. 

Ao analisar a origem mítica e a origem histórica, 
este trabalho busca evidenciar a riqueza da tradição Boe 

Awu bakaru Boe Bororo doge emagore ji boe, 
eradodure nuba boere marigudu, boe emaragodu paga 
karegure, boe karegure Boedo paga paga. Ere pu joduwado 
nowu inodu akedu kawo, awu Boe Bororo doge emago nure 
pui, enure pu joduwado turadodu tabo, eradodure nuba 
boere awu moto keje, nuba boere woe awu tuieda keje, boe 
emugu paga paga karegure, emugu pemega nure tumuga 
boe keje.

Awu boe emogore jiboe, boe emago paga karegure 
ji, boe eno bakaru nure ema, ure tuginoi barae eradodae   
pĳi, dukodire boe emea torure pu bataruji, boe emea torure 
aroe dogei, boe emeture etaregodure pobo pĳi duji, itura 
pĳi duji, nowu inodu oto jiboere kodi, nowu inodu paga paga 
karegure. Nowu boe eno bakaru tabo, boe emagore jiboe 
padure awu bapera keje, padure jamedu nuba barae erore  
boe dogei marigudu, etaidure boe ekoduwo tumedae 
rekodaji,barae etaregodure woe boe eno moto kae turo 
pegawo boe, nowu inodu akedu kare jetu kimore, marigudu 
baraere turemo boe eno mototo, turo pega boe tabo, 
etaidure tuwo boe ero akedudo.

Boe eduwawo kaboba pĳi ba Boe Bororo doge 
etaregodure, nowu inodu ĉare boe enara mode nowu 
joduwareugei, boe eduwawo nuba ure, bakaru nure ema 
kodi, dukodire boe erugadu boe karega eduware ji, dukodire 
nowu joduwareuge eradodure dukeje, boe ewia pagare 



15

Bororo e sua relevância para a história indígena do Brasil, 
reafirmando a importância das narrativas orais como fontes 
de conhecimento e resistência frente à colonialidade. 
Assim, o que segue abaixo são  narrativas ancestrais a 
primeira registrada pelo indígena Benilton Pereira Kogebou, 
morador e professor dos anos iniciais na TI Korogedo 
(Tereza Cristina, MT) .

 Esta narrativa compõe sua dissertação de mestrado 
defendida no Programa de pós-graduação em Ensino em 
contexto Indígena Intercultural da Universidade Estadual do 
Mato Grosso no ano de 2025. Em sua pesquisa o professor 
indígena registra parte dos rituais vivenciados nas aldeias 
Boe Bororo, seu texto é uma autoetnografia e seus registros 
são de extrema importância para o fortalecimento cultural 
e existencial dos Boe Bororo. 

Antes de trazer a narrativa, o professor apresenta 
seu narrador. Segundo Pereira (2025) o senhor Joaquim 
Batista Burudui nasceu no dia 24 de junho de 1935. Ele 
pertencia ao clã Tugarege e ao subclã Aroroe, e era um 
chefe da cultura, um Boe Eimejera. Seu Joaquim faleceu no 
dia 10 de novembro de 2024, e teve seu funeral Bororo na 
aldeia Tadarimana, onde os seus familiares moram.

O autor afirma que o senhor Joaquim deixou 
orientações e histórias para o povo, registradas em sua 
dissertação. Ressalta-se que a maior parte das pesquisas do 
professor Benilton Pereira foi e é sobre o Boe Eiedodu, e foi 
feita com o senhor Joaquim. Ao ser indagado sobre a 
origem do povo Boe o ancião narra essa história:

Em um certo dia, os homens foram pescar 
com Kuro (timbó) e fizeram Kago 

emagore ji boejei, iage egore marigudu barae, boe 
pegareuge erugodu kigodui boe jamedu, mare boe etagedu 
kare, boe ere tudurudo pudui marigudu nowu meri keje, 
dukodire boe etagedu kare, boe edu kimore aino, Boe 
Bororo doge edu kimore, ewiagodu kare turo rogu boe pĳi.

Aino itaiwore awu boe eradodure kaboba pĳi ba boe 
etaregodure, awu bapera towuje dodure nowu inudu bagai 
rugadu, boe eduwawo kaboba pĳi ba boe etaregodure, nuba 
Boe Bororo doge erore, boe doge eno bakaru mugure woe 
Brasil keje, Boe emagore jiboe kuriĉigo dukodire akedu 
kare. Dukodire padure awu bapera kejeu boe eradodae, boe 
erore marigudu tabo, emare ure atugodu to bapera keje 
Benilton Pereira Kogebou, bapera epa, mugure boe eno 
moto TI Tereza Cristina, boe eda Korogedo Paru keje.

Padure awu bapera kejeu atugo, mugure nowu 
dissertação de mestrado keje, defendida no Programa de 
Pós-graduação em Ensino em Contexto Indígena 
Intercultural da Universidade Estadual do Mato Grosso no 
ano de 2025. Nowu tumaragodae keje, nowu bapera epa, 
ure bapera atugodo  nowu tumugureu keje rugadu, nuba 
ero kigodure nnowu tuieda keje, nowu bapera jire egore 
etnografia aino, jamedu nowu bapera keje ia boe ero jedure 
jamedu, akedu kawo, jetuwo nono, boe etaidu mode dukeje 
etaiwo mode nowu ure towu bapera ji. 

Awu keje uradodu mode, mare nowu bapera epa ure 
boe eduwado, ure tuwie nowu bakaru jiu, boe eimejeraji, 
boe eimejera Joaquim Batista Bururdui, o joru buture 
kejeure 24 de junho de 1935. Ema Tugaregedu nure ema, 
aroredo nure ema, Boe Eimejera nure ema. Mare Burudui 
bire 10 de novembro de 2024 keje, Boe Emaragodu godure 
ji toro boe Tadarimana keje, torore uwoboe edure kodi.



16

(armadilha para pegar peixe). Todos os homens da aldeia foram pescar, se reuniram todos no pátio da aldeia e 
foram até o local onde vai fazer o timbó, apenas um homem que chamava Meriri Poro ficou para traz. Ele estava 
fazendo sua flecha, e seu filho queria ir na pescaria também, então, perguntou ao pai se ele poderia ir pescar, o 
pai respondeu não, mesmo assim, o menino foi escondido atrás dos homens onde colocaram o Kago. Meriri Poro 
pertence ao subclã Aroroe. O menino foi até o local onde estava o Kago, onde os homens estava todos reunidos. 
Ele encostou perto do Kago e viu que tinha muito peixe, e tinha um homem que pegou um peixe e mostrou para 
o menino, falando: “esse peixe parece com órgão genital de sua mãe”. Todos os homens que ali estava 
começaram a rir do menino, alguns até repetiram a mesma coisa, que o peixe parecia com o órgão genital da 
mãe dele. O menino não gostou da brincadeira e voltou para aldeia, levando o peixe com ele (esse peixe era o 
pacupeva que tem um formato redondo, por isso os homens comparam com órgão genital da mãe do menino).

O menino voltou para aldeia e foi direto para casa, onde o pai dele estava. O pai continuava arrumando sua flecha, 
o menino chegou, se aproximou do pai, mostrou o peixe pacu peva para ele, dizendo: “os homens que estava lá 
disseram que este peixe parece com órgão genital da minha mãe”. O pai perguntou para o menino: “o que eles 
disseram?” “Falaram que o peixe parece com órgão genital da minha mãe.” O pai ficou nervoso ao ouvir o que o 
filho contou.

Meriri Poro esperou todos os homens voltar da pescaria e, assim que todos voltaram, ele foi até o local onde 
fizeram o kago. Ao chegar no local, ele olhou na água e se deparou com dois aroe, aroe jakomea (espíritos do 
mal). Ele flechou nos dois, e ao acertar eles, a água começou encher. Então, ele correu até a aldeia, foi na casa 
dele e falou: “Se cuida, dá um jeito de correr!” Foi isso que ele falou com a esposa dele, sem dar nenhuma 
explicação sobre o acontecido. E a água chegou muito rápido, começou inundar tudo. Meriri Poro começou correr 
e a água inundou todo a aldeia, ninguém conseguiu sobreviver. Ele continuava correndo até avistar um morro, e 
ele subiu o morro até em cima. Ele ficou parado lá em cima, olhando água que estava quase chegando aonde ele 
estava. Foi aí que ele teve ideia de fazer fogo, e pegou duas pedras começou esfregar no outro até acender. Ele 
conseguiu acender o fogo, ficou olhando para baixo; foi então que ele começou catar as pedras que estava lá em 
cima, começou esquentar no fogo. Ele pegava a pedra quente e jogava na água, e água começava baixar, ele 
ficou impressionado com isso, ele continuava jogando as pedras na água, até água baixar, pois fazendo isso água 
abaixou.

Meriri Poro, ao ver que a água baixou tudo, já não tinha mais, ele desceu até em baixo para ver como estava. Ele 
viu que a água inundou tudo, só tinha ele que sobreviveu. Ele olhou para cima, depois para baixo e disse: “acabei 
matando todo meu povo!” e continuava ali parado. Foi então que ele viu um vulto, alguma coisa andando no mato 
entre as árvores, e foi até lá para ver e não viu nada. O vulto estava do outro lado, ele foi até lá, viu que era um 
animal chamado pobogo (veado), então, Meriri Pororo perguntou: “quem é você?” E o animal respondeu: “eu sou 
pobogo, único animal que sobreviveu a inundação. Foi então que começaram a conversar, e até namorar com 
outro. Um certo dia, pobogo engravidou do Meriri Poro, mas da primeira gravidez nasceu um animal parecido com 
a mãe. Na segunda gravidez, nasceu metade homem e metade animal; na terceira gravidez nasceu uma pessoa 
perfeito, não tinha nenhum traço de animal, nasceu bem parecido com o pai. Assim, a partir dessa gravidez, foi 
nascendo mais pessoa. Foi, então, que Meriri Poro fez a aldeia no formato tradicional, com as casas disposta cada 
um no seu lugar, e foi dividindo as pessoas, deixando cada um em uma casa, dizendo assim: “você vai ser desse 
clã e você tem a obrigação de aumentar as pessoas do seu clã, e assim repovoou os Boe Bororo novamente, 
conforme a nossa tradição. Então nos viemos dessa cruza do Meriri Poro com Pobogo (veado). Por isso, nós, povo 
Boe Bororo temos a origem com esse animal, porque foi da cruza dos dois, após a inundação que meu povo surgiu 
novamente, por este motivo nos temos um respeito muito grande por este animal, que faz parte da nossa 



17

origem).

Segundo o ancião Joaquim Batista Burudui, toda essa história ocorreu em Cuiabá (Ikuapa) mais precisamente no 
rio Coxipó, conhecido na língua materna como Kujibo po. Foi nesse rio que fizeram o kago (armadilha para pegar 
peixe). E o morro onde Meriri Poro subiu para sobreviver era o morro de Santo Antônio do Leverger, pois todo 
esse lugar é onde nosso povo mais andou, onde já teve a grande aldeia do povo Boe. Por isso, nosso povo tem 
sua história no estado de Mato Grosso, principalmente, em Cuiabá, território Boe. Portanto, a ocorrência do fato 
aconteceu através de uma atividade de práticas em pescaria com timbó, um conhecimento milenar do povo Boe, 
que é praticado até hoje nas aldeias Boe Bororo. E as circunstâncias da inundação aconteceram por causa de uma 
provocação ou brincadeira de um adulto com uma criança, que tinha pouco conhecimento das variedades de 
peixe, ao perguntar que tipo de espécie era, ao indicar o peixe no kago. O homem, ao responder para a criança, 
dizendo que o peixe era parecido com a vagina da mãe da criança, repetindo constantemente essa informação, 
deixou o menino magoado com isso. Assim, o menino foi até a aldeia e avisou ao pai sobre o acontecimento e, 
furioso, o pai vai até o kago (armadilha de pegar peixe). Lá encontrou dois aroe jakomea (espiritos do mal), 
flechou os dois, e começou inundar tudo, acabando com todos da aldeia. Após a inundação, o próprio Meriri Poro 
repovou o povo dele novamente, através da relação dele com o animal pobogo. E assim é o mito da origem do 
nosso povo Boe Bororo. Passamos, a seguir, para o próximo tópico, em que apresento a você, um pouco da 
história do meu povo (PEREIRA, 2025 p.17, 18).

Precisamos ressaltar que há muitas outras narrativas ancestrais sobre a origem dos Boe Bororo, podemos afirmar 
uma para cada clã. Todas foram consideradas, porém a narrativa  ancestral de origem aqui transcorrida foi a selecionada/
permitida pelo nosso parceiro de escrita, professor Benilton.

Nowu Bapera epa akore pagimejera Burudui uie tuiduware jiboe rogu boe pĳido boebo, akore tuie nowu ia makore 
jiboe rogu atugodo to dissertação keje, Jamedu nowu bapera epa Benilton Pereira Kogebou, towu jedure Boe Eiedodu jiboe 
ji, towujedure boe eimejera Burudui apo. Dukodire ainore akore Bakaru ji, nowu Boe etarego dure pĳiboeji ainore ure:

Ia meri keje, ime eture tuwoguwo kuro tabo ere kago towuje toro tuwo tugeragu kare ei. Nowu ime ba tadauge 
erugadu boe eture toro tuwoguwo, ere tudo pui toro bororo keje nowu boe pĳi eture toro kaiba tumode kuro bu, 
ia imedu ure mito tuje iere Meriri Poro emare mugure eiageje. Unure tudugo towuje, onaregedu imedu rogu 
aidure tuduwo tuwoguwo jamedu, dukodire unarare tuwoji taiduie tuduwo tuwoguwo, umode tududo du bogai, 
uwo akore boro atu kaba, marae nowu nogedu  rogu uture rugadu,nowu nogedu  rogu uture tuwo je paga keje, 
ime eregodaji toro ere kago padureu ka. Meriri Pororo aroredu nure ema. 

Nowu nogedu rogu uture toro kago padureu ka, toro ime erugadu boe edure. Kodure kuri kago puredu jodure 
kare emagare duji, dukejere ia imedu ure tugeragu ia karoji ure nowu nogedu rogu jodudo ji, akore: awu karo 
ure ainono aĉe bakeru magadure  Ĉeture nonowu ime enogarire nogedu rogu ji, iage egore nono nowu tumeduia 
akomagadure, ainono nowu karo uie uĉe bakeru magadure. Nowu nogedu rogu  jodu pemega kare ewadaru 
keadure  pudui nowu inodu taboduji, ure tugirimi toro bato, ure nowu karo reko pudabo (nuba ĉewu akurara rogu 
jire nowu ime egoino rogu aia godure tuje, dukori egoino uie nono uĉe bakeru magaduie). 

Nogedu rogu uture bato kodure ji toro tuwai ka, tuwo mugureu ka. Uwo ukimore tudugo pemegado, aregodure 



18

toro uture tuwo ae, ure jodudo nowu karoji akurara, akore: nowu ime  mugure torouge egore awu karo pureduie 
muga bakeruji. Uwo boekorire ji tumeduie tonaregedu uradodae jitu keje. 

Meriri Poro pagare  ime erugadu boe ewo tugirimi tuwogu pĳi du bogai, erugadu boere tugirimi dukeje, uture toro 
ere kago towujeu kae. Aregodure toro edureu ka, aiwore poboto jodure aroe ei, ere pobe aroe itobore aroe 
jakomea. Itogodure ei  pobeduji, itojedure ei dukeje pobo kodo dure. Dukejere rekodure toro bato, uture tuwai 
ka akore: aeto  ai, aroiwado akabo aregoduwo, ainore akore torei jeji, ukare bie kodiba tagoino ji. Dukeje nowu 
pobo aregodure bato, ure boedakedodo . Meriri Poro rekodure, pobo ure boe eda rugadu boe akedudo,  erugadu 
boe ewogare. Ema rekodure rugadu dukeje jodure ia tori ji, rekodure toro nowu tori ao ka. Mugure toro tori ao 
geje, taiwo tabo poboji puredugodure pudui du ka. Dukejere meadare tuwo jorugo, ure tugeragu tori dogei pobe 
ure erego pui ture urugo du ka. Ure jorugo aiwore toro moto kae: dukejere ure tugeragu nowu joruto. Ure 
tugeragu tori urureu ji ure barigu poboto, dukeje nowu pobo ure turawuje gu gu je, ure nowu tori ureu barigu 
poboto akeduwo, nowu inodu tabo pobo akedure rugadu. 

 Meri Poro jodure, pobo akedure duji, ure turawuje toro moto kae tuioduwo nuba boere. Jodure pobo kurireu ure 
boe eda kedodo duji, jodure ture mito tuje duji .Aiwore ĉeboje, aiwore tuibagi akore ire iwoboe erugadu boe eda 
kedodo, rakojere nono tuginai godu. Dukejere meadure iaboe ewure akoji, iaboe merure boe kao duji, i 
parugajeje, uture toro tuioduwo kaboba roino, jodukare boeji. Nowu uredu bure ako mugure aino toro pugeje, 
uture toro pugeje, dukejere jodure ji pobogo rabodu, dukeje Meriri Poro unarare ji igiduba nure aki; nowu barogo 
mako godure pobogo nure imi, imire ire mitotu je, imire iere tuje nowu pobo kurireu akedu keje. Dukejere 
emagore pui, erebarire pui. 

Toro ia meri keje pobogo kuiarure Meriri Poro onaregedu apo, mare nowu kuiarure boe tojiu keje, kuributure ia 
barogo apo rugadu ure nono tuje magadure. Ere turokagado pugeje kuiarure pugeje, kuri buture dukeje ure 
boiadada barogo aora jagai ure nono boe emagadure, ere turokagado pugeje kuiarure pugeje kuributure ukare 
nono barogo magadure, ure boe eroere nono tuwo magadure. Dukodire nowu kuiaru rekodaji boe etaregodure. 
Dukejere Meriri Poro ure boe eda towuje pugeje, ure boe ewai rogu boe mugu pemegado tumuga boe ji, ure boe 
edu pemegado tumuga boeji, akore akire amugu akire amugo mode woe, ainore rore tuwo boe eidodudo  pugeje, 
tuwo boe etarego pugeje bakaru jire boe egoino, boe emago paga paga karegure. Ainore ure pagaregodure Meriri 
poro jerebarire pobogo jitu pĳi emagere ere parugadu boe padowuje, nowu pobo kurireure boe eda kedodo reko 
daji, dukodire boe kigodu kare pobogo bito, pĳire pagaregodure kodi. 

Ainore boe eimejera Joaquim Batista Burudui akore, awu bakaru ikuia pa keje nowu imedu roino, Kujibo po keje. 
Nowu pobo toie ere kago towuje. Meriri Poro rutuie ao kao tori muguie Santo Antonio do Leverger Keje, boe egore 
torowari ri aino ji, nonore boe emeru kigodure kodi, boe ekoda reno, nono boe eda kurireu mugure. Dukodire boe 
eno bakaru mugure woe Mato Grosso keje, woe Ikua pa keje boe eno moto reno. Ĉa nowu inodure ime ewogure 
kuro tabo dukeje, nowu pobo kurireu ure boe eda kedodo ime ewadaru keadure nogedu rogu jitu kodi. 

Nowu pobo kurireu ure boe eda kedodo rekoda ji, Meriri Poro ure boe edo tumugaji pugeje, jerebarire pobo ji du 
rekodaji. Ainore bakarure boe etaregodure pĳiboe dure, bakaru nure ema (KOGEBOU, 2025, p.17,18).

 Jamedu ukare mito tuje, awu bakaru, iage eduwa mode ia tuginoiwuji, mare pega kare ainore ure rugadu, bakaru 
awu Boe Bororo doge etaregodure  pĳiboe maka guraga. Dukodire awu padure awu bapera kejeu, ĉenure ĉegeragu ji awu 
bapera epa Benilton o bapera pĳi.



19

A respeito da narrativa, ela conta a história de uma 
inundação catastrófica provocada por Meriri Poro em reação 
à provocação feita aos homens e ao seu filho. A água 
representa forças naturais e espirituais conectando a 
narrativa à cosmovisão dos Boe Bororo, em que humanos, 
espíritos e o ambiente natural estão interligados. Meriri Poro 
atua como mediador entre o mundo espiritual e humano, 
utilizando fogo e pedras para controlar a inundação, um ato 
de conhecimento e poder tradicional. 

Sobre a origem do povo Boe Bororo e a organização 
social e a repovoação da aldeia por meio da relação com o 
veado Pobogo, pode-se dizer que simboliza a ancestralidade 
e o vínculo com os animais, reconhecendo-os como 
ancestrais e protetores do povo. A divisão em casas e clãs 
reafirma a organização social e a perpetuação das tradições 
culturais, vinculando genealogia, território e clã. 

Sobre o território, o mito se situa em locais como: 
Rio Coxipó (Kujibo po) e Morro de Santo Antônio do 
Leverger, associando narrativas míticas à geografia 
contexto do Mato Grosso. A oralidade expressa por meio 
das narrativas ancestrais  reforça a memória histórica, 
territorialidade e ancestralidade do povo Boe Bororo, 
cumprindo assim sua principal função: transmitir 
ensinamentos sobre cultura, respeito, cuidado com o outro, 
equilíbrio ambiental, usando elementos do cotidiano para 
educar.

 E, sobretudo, as narrativas ancestrais preservam os 
conhecimentos tradicionais, como o uso do timbó e do kago, 
práticas de pesca que carregam saberes socioculturais, 
reafirmando assim que as narrativas ancestrais fazem parte 
do patrimônio cultural Boe Bororo e por meio delas se 

Jamedu nowu uradodure jiboe, uradodure nuba 
pobo kurireu rore, Meriri Poro goiare ure nowu pobo kurireu 
udo ainono, ime ewoderae kedure onaregedu ji kodi. Nowu 
pobo uduru rakare kodi, pobo tada aroe edure, pobo pĳire 
aroe etaregodure, dukodire boe ewadu kare nowu inoduji, 
Boe Bororo doge eno bakaru maka guragare, Meriri Poro 
emare mugure mito tuje,  nowu pobo kurire akedure 
dukeje, dukodire ure tuemaedo nuba turo mode, mare 
joduware rugadu, ure jorugo tori tabo, tuwo nowu pobo 
kurireu akedudo, ainore mariguduege ero kigodure rugadu.

Awu Boe Bororo doge etaregodure pĳi boe, nuba ere 
nowu tuieda keje, toro batada, boe emugu paga paga 
karegeure, tumuga kejere boe edure, nuba nowu imedu 
rore tuwo boe etarego pugeje, jerebarire pobogo jitu 
rekodaji, dukodire boe etaregodure barege epĳi. Nowu boe 
emugu pemegare tumuga jitu, marigudure ure aino, 
dukodire boe ero kimore ainono, boe ekare nowu inodu 
akedudo, dukodire boe emugu pemegare tumugaji.

Awu boe eno moto jiu bakaru, egore toro Kuji po 
kejeie  nowu inodure, toro nowu tori Santo Antônio do 
Leverger keje, nonore nowu inoduie, egore turadodu tabo 
nowu boe eda Mato Grosso Keje. Emagore jiboe kuriĉigo, 
nowu bakaru kaboba pĳi ba boe etaregodure, awu bapera 
keje nowu inodu padure, boewo ia tumedage eduwado ji, 
eradoduwo ji, akedu kawo, boe ekawo akedudo dukodire 
ere atugodo awu bapera keje.



20

explicam fenômenos e justificam ritos como o de 
nascimento, o da escolha do nome, e o da morte, dentre 
tantos outros.

Por sua vez as origens históricas dos Boe Bororo, 
segundo os relatos orais e registros de Bordignon (1986) e 
Pereira (2025), estão ligadas ao território onde hoje se 
encontra o estado de Goiás, de lá migraram passando por 
Mato Grosso do Sul (Campo Grande e Corumbá) e por 
Cáceres (MT), até chegar a Ikuia pa, “lugar de pescaria com 
flechada”, atualmente conhecido como Cuiabá. 

Essa região era abundante em alimentos, tornando-
se central para o povo. O território tradicional Boe Bororo se 
estendia até a Bolívia, o centro-sul de Goiás, o norte do 
Xingu e o rio Miranda, configurando uma ampla ocupação 
territorial. O termo Boe significa “gente verdadeira”, 
enquanto Bororo refere-se ao pátio da aldeia, espaço 
circular central onde se realizam rituais e onde se organiza 
a vida comunitária. Bordignon (1986) explica que “Bororo” 
foi um nome dado pelos brancos a partir da escuta dos 
cantos indígenas, embora outros nomes tenham sido 
usados pela historiografia, como Coxiponé, Araes, Ikuiapa, 
Coroados e Aravirá.

Ainda hoje, denominações vinculadas à ocupação 
territorial permanecem: Tori Tadauge (habitantes da pedra 
– TI Meruri), Itura Tadauge (habitantes da floresta – TI 
Tadarimana), Jarudo Ri (habitantes do peixe mandi – TI 
Jarudore), Boku Tadauge (habitantes do cerrado – TI Tereza 
Cristina) e Tugo Kuri doge (os das flechas longas – TI 
Perigara). Juntas, formam o Orari Mogo doge, ou seja, 
“todos os Boe Bororo juntos” (BORDIGNON, 1986). 

Jamedu nowu boe eradodae boe, marigudu boeji, 
boe ewiagodu kawo pĳi, metuwo boe etaora tada, nuba 
boe erore kuro ji, kago ji, mariguduege ekigodu nowu 
inodu towuje tuwo tugeragu karei, boe ero kurireu reno, 
dukodire egore boe ekaiagu akedudo, boe eigu nowu 
inodu towuje pugeje awu riĉodure maigoduege eduwo ji, 
eduwo nuba boe erore marigudu tuwogu tabo, nuba erore 
tuwoguwo kuro tabo, nuba erore tuwo kago towuje, ainore 
boe erore marigudu kodi.

Ainore ure jamedu awu bakaru Boe Bororo doge 
etaregodure pĳi boere, ainore egore boe eradodure jiture 
Bordignon (1986) e Pereira (2025) nowu etaregodure 
mato Goiás pĳi, mariguduboe emeru kigodure ekodure 
Mato Grosso do Sul (Campo Grande) ekodure Cáceres 
(MT), ekodure ji mato, taregodure woe Ikuiapa pa, nonore 
boe edure, boe eda reno, dujire barae egore Cuiabá.

Nowu moto marigudu boe eke kuriĉigore keje, 
jamedu nonore boere tudo pui, boe eda kurireu nure nono. 
Boe eno moto marigudu okwa kodure toro Bolivia keje, 
Centro-Sul de Góias, Norte do Xingu e o rio Miranda, 
dukodire nonore boe ekoda rogu boere, dukodire egore 
boe eno moto reno.  Ainore ure jamedu egore Boe aino 
paru gadu boeji, boe remaege aino pai, Bororo egore 
barae egoino pai, mare tumedai tabore egoino. Bordgnon 
(1986) akore Bororo barae egoino boe, tumeadure boe 
egoi tura taboduji, jamedu ere  boe ekiedo aino Coxiponé, 
Araes, Ikuiapa, Coroados e Aravirá.



21

Atualmente, o povo vive em cinco Terras Indígenas 
demarcadas em Mato Grosso: Perigara (Barão de Melgaço), 
Tereza Cristina (Santo Antônio do Leverger), Tadarimana 
(Rondonópolis), Jarudore (Poxoréu) e Meruri (General 
Carneiro). Apesar de séculos de violência, doenças e 
expropriação territorial, os Boe Bororo resistem, 
preservando sua língua, cultura e rituais, como o Boe 
Eiedodu (ritual da nominação) e o Boe Emaragodu Godu 
(funeral Bororo), considerado um dos mais significativos da 
etnologia indígena.

A língua materna é falada, especialmente entre 
adultos, porém Bordignon (1992, 1997) observa que as 
crianças já misturam o Boe com o português, evidenciando 
os desafios contemporâneos para a manutenção da língua. 
Ainda assim, os Boe Bororo reafirmam-se como um povo 
guerreiro, guardião de sua memória, espiritualidade e 
território, resistindo firmes às pressões históricas e 
coloniais. 

Nesse movimento, o Rio Vermelho aparece como 
um dos marcos de fixação e circulação dos grupos Boe 
Bororo orientais nessa região. O Rio Vermelho, além de ser 
fonte de água, pesca e alimentos, representa também um 
eixo sagrado, pois na cosmovisão Boe Bororo todo espaço 
natural é carregado de espiritualidade. O rio não é apenas 
recurso, mas também caminho ritual e espaço de conexão 
com os ancestrais assim como afirma um de seus mitos de 
origem transcrito acima. É à beira de rios como o Vermelho 
que se desenrolaram caçadas, rituais, funerais e encontros 
entre as aldeias.

A ocupação Boe Bororo da região de Rondonópolis e 
do Rio Vermelho mostra como esse povo construiu relações 

Aino jamedu boe ekiere to moto ie tabo, ainore ure: 
Tori Tadauge (Mugure tori tadauge eire egoino - TI Meruri), 
Itura Tadauge (Mugure itura tadauge eire egoino -  TI 
Tadarimana), Jarudo Ri (Mugure toro jarudo ri kejeuge TI 
Jarudore), Boku Tadauge (Mugure Boku tadauge - TI Tereza 
Cristina), Tugo Kuri doge (Nowu torouge etugo Kurire 
dukodire egoino ei - TI Perigara, Jamedu boe erugadu boe 
egore Orari Mogo Doge aino (BORDGNON, 1986).

 Ainore boe eno motore ikera aubodure, ainore ure 
woe Mato Grosso Keje: Perigara (Barão de Melgaço), Tereza 
Cristina (Santo Antônio do Leverger) Tadarimana 
(Rondonópolis), Jarudore (Poxoréu) e Merure (General 
Carneiro) Ainore boe eno moture, woere boe edure, woere 
boe ekigodure turo rogu boe tawuje.

Boe emago Kimore tuwadaru tabo, nowu 
kurireugere emago kigodure pui tuwadaru tabo, Bordgnon 
(1992, 1997) akore tuioduie, tuwia pagaie, boe etore 
emagoie boe ewadaru tabo, barae ewadaru tabo, eie okodo 
pugao, nowu inoduie ainono emedu kigoduie barae emago 
ji kodi, mare boe ekaie tugera rawuje turo pĳi, tuwadaru 
pĳi.



22

territoriais a partir de seus próprios marcos simbólicos, e não apenas 
geográficos. Os rios, os cerrados, florestas e pedras nomeavam clãs e 
subdivisões internas já mencionados acima. Assim, o Rio Vermelho 
passa a ser mais que um limite físico: ele se torna parte da própria 
cartografia sagrada do povo Boe Bororo. 

Atualmente, mesmo diante da redução drástica de seus 
territórios, o Rio Vermelho permanece na vida cotidiana e memória 
Boe Bororo como parte de sua história de resistência, reafirmando que 
a vida, a cultura e os rituais não podem ser separados da terra e da 
água que os sustentam. Assim se explica também a presença forte 
dos rios/águas e animais do cerrado nas narrativas ancestrais, a 
exemplo do veado citado no mito de origem e repovoamento. 

Além disso, a água, na perspectiva tradicional, é responsável 
por gerar e manter a vida, assim como para interrompê-la, seja em 
forma de enchentes ou outra catástrofe natural. Assim, não há 
divisões: o indígena é a natureza e a natureza é o indígena. A 
tradicional disposição circular das casas também faz alusão aos ciclos 
e circularidade, pois elas fazem do pátio o centro da aldeia e dele o 
espaço ritual, lugar onde se constroem a Casa das rezas ou Casa da 
Cultura, como afirmou o cacique Benedito da TI Korogedo, ou a casa 
dos Homens como citou cacique Cicero Kudoro da aldeia Tadarimana.

As fontes históricas disponíveis informam que o contato inicial 
dos Boe Bororo com os não indígenas remonta ao século XVII, quando 
as "bandeiras jesuítas" vieram de Belém rumo à região da Bacia do 
Rio Araguaia e seguiram pelos rios Taquari e São Lourenço, em 
direção ao Rio Paraguai. Em meados do século XVIII, o contato dos 
Boe Bororo intensificou-se com a chegada das Bandeiras Paulistas e, 
sobretudo, com a descoberta do ouro na região de Cuiabá. 

A exploração aurífera provocou a cisão do grupo em dois 
segmentos: os Boe Bororo Ocidentais, também chamados “Boe 

Jamedu ainore egore pobo jie boe 
etaregodure boe emeruie tuge rogu bagai, 
tumode towuje boe bogai, Boe Bororo doge 
ekoda reno, Jamedu nowu meri keje boe eke 
kuriĉigoie pobo tada, dukodire boe ewogu 
kigodure tuge bogai, nowu pobo pĳi jamedu 
aroe etaregodu kigodure, tukodire boe eda 
jamedu boe mugu puredure pobo okwai, boe 
emara godu godure dukeje aroe ewogu 
kigodure nowu poboto, dukodire matore aroe 
etaregodu kigodure, ainore ure.

Jamedu aino maigodu, boe eno moto 
biagare, mare boe eda padu puredure, poboji, 
nowu pobo tore boe ewogu kigodure kodi, 
marigudu boe kigodure taimo to, jamedu 
nowu pobo pĳire aroe etaregodu kigodure, 
tukodire boe etaidu kigodure tumugu 
pureduwo pobo okwai, boe ero rogu boere 
pobo pĳi kodi.

Jamedu pobo mokare dukeje nuba boe 
ero mode, tuge bogai, nuba boe ero mode 
tuwo nowu boe ero rogu boe tawuje, nowu 
pobo otoire boe edure, dukodire boe eture ji, 
boe etaidu kare ekadewo, po bituwo. Jamedu 
nowu boe eda aiare paji je, boe edu pemegare 
tumuga boeji, boe edu paga paga karegure, 
tuwai muga kejere boe edure, bai managejeu 
mugure boe etoidada, dujire boe eimejera 
Benedito da TI Tereza Cristina, akore ime 
ewai, jamedu boe eimejera Cicero Kudoropa 
Tadarimana tadau, akore ainono jamedu.



23

Ainore egore turadodu tabo, egore ainore ure Boe 
Bororo doge edure barae, barae etaregodure woe, egore 
século XVII, egore aino ei bandeiras Jesuitas, emageie 
eroino tumeru tabo, Belém pĳie etaregodure, pobo jie 
emerure dukodire ekodure aino toro Bacia do rio Araguaia 
jagoai, ekodure ji toro rio Taquari e São Lorenço ekodure ji 
toro, etaregodure toro rio Paraguai jagoai jamedu. Toro 
século XVII, Boe Bororo doge edure barae, barae 
etaregodure eda kae, egore Bandeiras Paulista dogeie 
etaregodure boe etae, emaru nure tori motureu bogai du 
tabo etaregodure Cuibá to, nonore edure boe.

Nonore barae emarure nowu tori motureu bogai, du 
tabore ere boe ekado puiado, ainore ere: Boe Bororo 
ocidentais doge, jamedu egore ei Boe Bororo da Campanha 
ou Bororo Cabaçais, nowu Boe Bororo ocidentais doge eire 
barae edure boe toji dukodire eire barae erugodure boe toji, 
barae etaregodure turo pegareu boe tabo etai, nono nowu 
Cáceres e Vila da Santíssima Trindade keje, nonore ere boe 
tagedudo, toro século XX keje.

A obra Os Bororo na história do Centro-Oeste 
brasileiro (1716 - 1987), de Mário Bordgnon Enaureu, ure 
bapera atugodo, turadodu tabo nuba beoere woe marigudu, 
kaiba boe emerure woe Centro-Oeste keje, ure bapera 
atugodo jamedu nuba boere woe to moto keje, nuba barae 
erore boe, tuiodure boe du tabo, jamedu nuba bapera 
aregodure boe eta tuwo boe eduwado. Nowu ure towu 
bapera keje padure jamedu nuba boe ero kigodure, boe 
ewiagodu kawo turo kurireu pĳi, dukodire ure nowu bapera 
atugodo boe eduwo ji.

Vista parcial da 
Casa da cultura 
ou das rezas, da 
Ti Korogedo. 
Fonte: acervo 
pessoal cacique 
Benedito, 2025

Bororo da Campanha” ou “Bororo Cabaçais”, e os Boe 
Bororo Orientais. Os Boe Bororo Ocidentais sofreram de 
forma mais direta os impactos da colonização, 
principalmente em áreas próximas a Cáceres e Vila Bela da 
Santíssima Trindade, chegando a ser considerados quase 
extintos em meados do século XX. 

A obra Os Bororo na história do Centro-Oeste 
brasileiro (1716-1987), de Mário Bordignon Enaureu, 
constitui uma referência essencial para compreender a 
trajetória desse povo no Centro-Oeste, registrando sua 
relação com o território, o contato com colonizadores, as 
alianças interétnicas e as formas de resistência cultural, 
presentes nas escolas indígenas conquistadas com muita 
luta. O livro também destaca a luta pela preservação da 
identidade Boe Bororo, a defesa de seus rituais e o 
enfrentamento das pressões impostas pela redução 
territorial e pela colonização. 



24

A referida obra aponta que a nação Boe Bororo se dividia em vários grupos, conforme a região ocupada:

1 - Itura-mogorege - os da floresta

2 - Tori okwa-mogorege - os da serra do São Jerônimo

3 - Túgo Kuri-Dóge - os da flecha comprida

4 - Orári Mogo-Dóge - os dos rios do Peixe Pintado

5 - Boku-mogorege - os do cerrado

Nowu ure towu bapera keje, boe edu mode Boe Bororo doge, ere tugado puiado, ere tumado pubĳi, awu tuieda rogu 
boeji:

Segundo Zago (2005) apud Pereira (2025), os Bororo atualmente estão redefinindo essas nomenclaturas:

1 - Pobotadawuge; os Bororo das águas (Pantanal)

2 - Ituratadawuge: os Bororo da mata e rio São Lourenço (baixada cuiabana)

3 - Bokutadawuge ou Toritadawuge: Bororo do cerrado e morro (Poxoréu até o rio das Mortes)

Segundo Zago (2005) apud Pereira (2025), akore ainore Bororo dogere:



25

Banner representando a organização de 
aldeia Boe Bororo, da Escola TI  Tadarimana. 
Foto: Fundação Aroeira 2025.

Na aldeia Boe Bororo as casas seguem a tradição além da circularidade. 
Elas são construídas com palha de indaiá ou babaçu e em pau a pique. O broto do 
babaçu tem múltiplas utilidades para os Boe Bororo: serve para erguer as paredes 
e para confeccionar esteiras. As esteiras ocupam um lugar central no cotidiano e 
nos rituais: é nelas que o Boe eimejera (chefe de cultura) se senta para cantar, é 
nela que se colocam os enfeites da criança durante o Boe Eiedodu (ritual de 
nominação), e é nela que muitos dormem, sobretudo os mais velhos, que a 
preferem às redes ou camas (PEREIRA, 2025). 

Ainda segundo Pereira (2025), a aldeia Korogedo está dividida em dois 
grandes clãs: os Ecerae, ao norte, e os Tugarege, ao sul. Cada clã se organiza 
em quatro subclãs, e cada um possui sua própria casa, espaço definido e funções 
específicas nas cerimônias. No centro da aldeia está o baito, a casa de cultura, 
lugar de encontro e de vivência coletiva, onde são realizados os cantos, danças e 
rituais. O baito é o coração da comunidade e sustenta a identidade cultural. 

Ainore ure Boe Bororo doge eda keje, ewai mugu paga paga karegure, 
tumuga kejere edure ere tuwai mugudo toro bororo okwai, ere towuje bai rogu 
tabo, ipo tabo. Nowu kodoro tabo ere kodo kora towuje tuwo tuwai paru miwuje, 
ere kodo towuje tumugaĉe. Kodo kejere boe emugure turawo, kodo kejere boe 
eimejera mugure turawo, kodo kejere boe etore enoroe mugure eiedodure dukeje, 
jamedu boe epa nure ema, kejere iage enudu kigodure (PEREIRA, 2025).

Ainore ure jamedu Pereira (2025), boe eda Korogedo Paru, nowu boe eda kadodure puibĳi: Eĉerae emugure norte 
jagoai, Tugarege emugure sul jagoai, dukodire ewai mugu paga paga karegure tumuga boe kejere ewai mugure, nono 
bororo kejere boe era kigodure. Bai oidadare, baito mugure, nowu baito tadare boe era kigodure, nowu tadara boe kigodure 
turo kurireu towuje.



26

A disposição circular da aldeia não é apenas um 
modo de organização espacial, mas expressa a cosmologia 
do grupo. Nela se articulam dimensões físicas, sociais e 
espirituais, revelando a complexidade da forma de viver e 
compreender o mundo dos grupos Boe Bororo. 

Os clãs possuem organização em metades 
exogâmicas1 ou seja os Boe Bororo dividem-se em duas 
metades maiores, chamadas metades exogâmicas (ou 
“grandes clãs”): Ecerae (os “fracos”), ao norte, e 
Tugarege (os “fortes”), ao sul. A metade exogâmica 
significa que as pessoas se casam com membros da metade 
oposta (ou seja, casamentos entre Ecerae e Tugarege), de 
modo a assegurar relações de parentesco socialmente 
reguladas.

1 Metades exogâmicas são divisões sociais de um povo em duas grandes 
metades (ou grupos), que regulam principalmente o casamento. Exogamia
significa “casar-se fora do próprio grupo”. Então, quem pertence a uma metade só 
pode casar-se com alguém da metade oposta.

Dukodire ainore boe ero kigodure tuieda keje, bai 
doge etai nure paĉi je, ainore mariguduege ero kigodure, 
dukodire eriwa turagoduwo, turewo, tuwo tore eiedo, boe 
emugu paga paga karegure, tumuga kejere boe ewai 
mugure, toro bororo keje, ainore boe ero kigodure tumaga 
keje.

Ainore ure boe eda keje, tuwoboe emuga keje boe 
ewai mugure, dukodire boe eda kadodure puibĳi, ure pobe, 
boe emagare rugadu kodi. Ainore ure: Eĉeare uduru 
bokareuge nure emage, emugure  norte jagoai, Tugarege 
uduru reuge nure emage ,emugure sul jagoai. Dukodire 
emugu kigodure aino torouge ebo, ainore erore Tugarege 
emugure Eĉeare ebo, etuwire, etugoge nure emage kodi, 
boe emugu kigodu kare tuwoboe puwabo, nowu inodu 
mokare turagado kodi, etuwoboe nure pugi.

Subdivisões: clãs e subclãs

Cada uma dessas duas metades se subdivide em 
quatro clãs. Cada clã pode, ainda, ter subclãs. Cada clã/
subclã possui seus próprios direitos, deveres e espaço 
definido dentro da aldeia. Exemplo: Em cerimônias, em 
enfeites, em locais específicos, no uso de canções ou 
pinturas próprias. 

Ainore ure, kadodure puibĳi, nowuge ere ikerere 
pobe puibĳi. Dukodire emugu paga paga karegure, 
emugure tumuga keje, tuwoboe emuga keje, emage 
eduware nuba toroere, nuba tuĳerare, boe ero paga paga 
karegure, boe ekare tugeragu tumedage eroji, ejeraji, 
dukodire boe ewaire boro okwai, boe emugu paga paga 
kawo.

Funções cerimoniais, sociais e 
simbólicas

Os clãs não são apenas divisões sociais ou 
corporativas: eles têm papel em rituais de nominação, 
pintura corporal, enfeites, cantos, cerimônias funerárias, 
entre outros. Cada clã tem seus símbolos como pinturas, 
adornos, cantos, que só seus membros ou pessoas com 
permissão específica podem usar. 

Ainore ure nowu boe etuwoboe, emaragodaere 
jamedu, ia meri keje emode ia boe ero towuje, emaragodae 
padure pumekeje, erugadu boe emaragodaere, nono 
tumuga boeji. Boe enoroe paga paga karegure, boe ekie, 
boe ejera, boe ekigodu kare tugeragu tumedage ejera ji, 
boere eduware toroe ji, tuiejeraji, ainore boe erore.



27

Clã materno e descendênciaBoe etuje Uwoboe 

A filiação clânica é definida pela mãe; ou seja, os 
filhos pertencem ao clã da mãe. Isso aparece em suas 
descrições de que a mulher transmite o nome de clã, e os 
filhos “são do clã materno”. 

Ainore ure boe etore, etaregodure tuje pĳi dukodire 
uwoboe nure ema, aredu orere nowu ore emugu mode 
emuga keje, dukodire uwoboe nure emage, aredure ie 
padure tore ewugeje, ainore boe erore, boe ekie paga 
karegure, tuje ie tabore boe ekiere.

Manutenção da cosmologia e da identidade

A estrutura clânica ajuda a manter as relações 
cosmológicas, os laços com os ancestrais, a divisão 
simbólica do espaço (onde cada clã tem seus deveres e 
lugares na aldeia), e reforça a identidade coletiva dos Boe 
Bororo. Ela está integrada com a organização da aldeia, a 
divisão dos espaços físicos, dos papéis nos rituais etc. 
Durante as pesquisas e em diálogos com os caciques da TI 
Tadarimana e Korogedo (Tereza Cristina) os clãs foram 
apontados como responsáveis pela manutenção 
sociocultural dos Boe Bororo. 

Nas falas do Caciques os clãs são responsáveis, 
pela:

Nowu boe edu pemegare tumuga boe keje toro 
bata, nowu inodu tabore boe eduwa mode kaiba tuwoboe 
ewai mugure, dukodire egore boe edure tumuga keje, boe 
emaragodae rogu boere, awu maigoduwe karega eroino, 
mariguduwu gere eroino ere boe ewai mugu pemegado 
bororo okwaji, dukodire awu maiwuge ekare tugera rawuje, 
nowu boe eroia pĳi, boe nure emage kodire eroino, jamedu 
nowu inodu koiare ukare boe ewiago turo rogu boe pĳi. Awu 
bapera towojedure dukeje ure towu unarare boe emĳera TI 
Tadarimana keje, unarare boe emejera Korogedo Paru kejeu 
ji egore ainono rugaduie uie, ainono rugaduie mariguduege 
ero kigodure, dukodire boe ero akedu kare, boe eda rugadu 
boeji, ainore ukigodure, bai doge emugu pemega nure 
tumugaji. 



28

5. Preservação de saberes e símbolos. Cada 
clã detém cantos, pinturas, adornos e 
conhecimentos próprios, que são preservados e 
recriados nas cerimônias. Essa diversidade interna 
garante a vitalidade da cultura Boe ao longo do tempo.

6. Resistência cultural. Mesmo diante da 
colonização, da perda de território e da violência 
histórica, a organização clânica possibilitou que os Boe 
Bororo mantivessem práticas fundamentais (como o 
seu  funeral), preservando sua identidade coletiva. 
Sendo assim, na cosmo percepção das lideranças dos 
Boe Bororo que vivem nas TI Korogedo e Tadarimana 
a organização sociocultural vivenciada por meio das 
divisões em clãs e subclãs são seu maior patrimônio 
cultural, pois preservam suas narrativas ancestrais, 
fortalecem a vida na coletividade, proporcionam a 
manutenção e permanência de seus rituais e mediante 
eles consolidam/reforçam a presença dos Boe Bororo 
ao longo dos tempos, sendo eles os clãs o fio ancestral 
que conecta os Boe bororo de hoje aos seus ancestrais 
em tempos imemoriais.

1. Transmissão da identidade. O clã é herdado 
pela linhagem materna, definindo a identidade social 
de cada pessoa desde o nascimento. Essa filiação 
garante que os saberes, nomes, símbolos e funções 
sejam transmitidos de geração em geração.

2. Organização da vida ritual. Cada clã tem 
papéis específicos nos rituais (nominação, funeral, 
iniciação, cantos, pinturas). Esses papéis não são 
intercambiáveis: pertencem ao clã e reforçam a 
continuidade dos rituais tradicionais.

3. Espaço e cosmologia. O lugar de cada clã na 
aldeia é marcado no círculo (norte/sul; Ecerae/
Tugarege). Isso reflete a cosmologia Boe, que une 
espaço físico, espiritualidade e organização social.

4. Regulação das alianças sociais. Os clãs 
organizados em metades exogâmicas regulam os 
casamentos: só se pode casar fora do próprio clã/
metade. Isso fortalece as redes de parentesco e evita 
a dissolução do tecido social.



29

1. Transmissão da identidade. Nowu boe 
etuwoboe, tuje rekodajire boe ekodure, muga kare 
boe etaregodure, dukodire tuje uwoboere emawugere 
boe etuwobere emage. Dugodire, tuje oroe, jejera 
padure keje, iere padure keje, nowu inodu tabore boe 
emaga godure, jamedu boe kigodu kare tugeragu 
tumedage enoroe ji, toroere boe kigodu bu tuwugeje, 
ainore ure.

2. Organização da vida ritual. Ainore egore 
boe emaragodae, boe emarogadae padui tuwugeje, 
boe erare, boe ejerare, boe ekiedodure, dukodire 
nowu inodu goiare boe eduware toroeji.

3. Espaço Cosmologia. Boe emuga boe, ure 
turugadu toro bata, boe ewai mugu paga paga 
karegure, ainore ure (norte/sul: Eĉerae/Tugarege). 
Nowu inodu jire egoino Boe ero kurireu, dukodire boe 
ematore aroe jamedu, aroe etaregodu kigoduie boe 
emaragodu godu kae duji, ainore ure boe eda keje.

4. Regulação das alianças sociais. Ainore boe 
erore, boe ekadodure puiado, dukodire emugu kigodu 
kare tuwoboe ebo, emugure aino torouge ebo, ewire, 
ekoge nure emage kodi.

5. Preservação de Saberes e símbolos. 
Ainore ure boe erare, boe ejerare, boe enoroere, 
boere eduware toroeji, boe karegure toroe tugu 
pudui paga tuje, ia roaire, ia boe ererure dukeje 
boere, tiejerado, toroe bu tuwugeje. Dukodire nowu 
inodu otoire boe epadure, boere pu joduwado 
akeduwo kawo.

6. Resistência Cultural. Ainore boe erore, 
barae etaregodure boe etae, etaidure tuwo boe ero 
akedudo, mare eduru kare boe, dukodire ekare boe 
ero akedudo, boere tudurudo turo akedu kawo, ere 
tudurudo boe emaragodu godu akedu kao, dukodire 
boe emarago godu akedure kare, boe eda rugadu 
boeji boe ero kimore. Dukodire boe eimejerage 
Korogedo Paru, Tadarimana taduege egore boe ero 
jetu kimoie, boe ero akedu kaie raga, boe emugu 
kimoie ba tada, boe ewai muguie tumuga rogu boe 
keje, dukodire ia roiare dukeje boe ekoduie kuri 
tuwoboe emuga ka.



30

Diante a importância dos clãs apontada pelas 
lideranças Boe Bororo de Korogedo e Tadarimana, 
seguiremos com a compilação de algumas informações a 
mais sobre os ritos e símbolos dos clãs presentes em 
Korogedo e Tadarimana.

A aldeia Korogedo se divide em dois clãs Ecerae ao 
norte e os Tugarege ao sul.

Dukodire egore, boe etuiagu nowu turo rogu boeji 
akedu kawo, awu riĉodure maigoduge eduwawo ji, dukodire 
Boe Eimejerage Korogedo Paru, Tadarimana taduge egore 
ainono rugadu boe ero akedu kawo, dukodire ia boe ejera 
padure awu bapera keje, egore boe eduwa mokare dukeje, 
boe etaiwo iagu awu bapera ji. 

Pintura facial clãs Ecerae.
Fonte: Pereira, 2025 ,p. 14.

Pintura facial do subclã Kie 
clã Ecerae.
Fonte: Pereira, 2025 ,p. 14.

Pintura facial do subclã 
Badojeba.
Fonte: Pereira, 2025 ,p. 14.

Pintura facial do subclã 
Bokodori.
Fonte: Pereira, 2025 ,p. 14.



31

Pintura facial clã Tugarege.
Fonte: Pereira, 2025 ,p. 14.

Pintura facial subclã 
Apiborege.
Fonte: Pereira, 2025 ,p. 14.

Pintura facial subclã Aroroe.
Fonte: Pereira, 2025 ,p. 14.

Pintura facial subclã 
Paiwoe.
Fonte: Pereira, 2025 ,p. 
14.



32

Na perspectiva antropológica, a pintura corporal 
constitui uma das expressões mais significativas do 
patrimônio cultural dos povos indígenas. Mais do que uma 
manifestação estética, ela carrega um sistema de 
conhecimento, pertencimento e espiritualidade, que traduz 
a maneira como cada povo compreende sua relação com o 
mundo, com os ancestrais e com os demais seres da 
natureza. 

Entre os Boe Bororo, povo de profunda cosmovisão 
simbólica, a pintura corporal é uma linguagem visual que 
expressa identidades clânicas, papéis sociais e princípios 
espirituais que estruturam a vida coletiva. Para o povo Boe 
Bororo, a pintura facial e corporal está diretamente 
associada ao pertencimento clânico e à ordem cosmológica. 
Assim, pintar o corpo é reafirmar a genealogia ancestral e, 
ao mesmo tempo, o vínculo com o território e com os 
espíritos que habitam o cosmos. 

A pintura, nesse sentido, funciona como uma marca 
de memória viva; ela inscreve no corpo as narrativas que o 
tempo não apaga, e transforma a pele em superfície 
sagrada de comunicação entre mundos. Segundo 
Bordignon (2019), o corpo pintado entre os Boe Bororo é 
também um instrumento de socialização e diferenciação 
simbólica.

 Os grafismos não são utilizados de modo aleatório 
há distinções claras entre pinturas de uso cotidiano e 
aquelas reservadas para rituais. Cada traço, cor ou 
combinação de pigmentos carrega uma intenção ritual e 
socialmente regulada. O uso de tintas como o urucum, o 
jenipapo e o carvão revelam também um saber tradicional 
transmitido entre gerações, no qual o conhecimento das 

Nowu barae antropólogo doge egai boe ejera 
moture rugadu, pemegare rugadu, dukodire egore boe eno 
patrimônio cultural uiure ema. Boe ekaegure padu pagado 
tuie keje, boe erare dukeje, boe ererure dukejere boere bu 
tui keje, dukodire egore otojiboe, ia barae eduwa mokai ego 
moduie moture rugadu, tanure bu taekejedu paga nure, 
dukejere boe emoduie ewie, jamedu padu moduie awu 
bapera keje etaiwo ji, eduwawo duba boe erore.

Aino awu Boe Bororo doge, joduwareuge eduware 
toroeji, tuiejeraji, tura ji, boe erro paga paga karegure, boe 
etaiwo tabo pu jejera ji, boe eduwa mode kaboba nure ema, 
igiduba uwoboere emage, dukodire joduwareuge ere, pu 
joduwado tuĳera ji, ekawo pu jejera bu tuie keje.

Nowu boe ejera, boere bu tuie keje turewo tabo, 
egore mariguduege ekigoduie bu tuie keje, tumeruwo tabo, 
tugiraduwo tabo, dukeje joduwareuge etaiwore ji ere boe 
pa kaboba jejerare ema. 

Dukodire mariguduege egore, boe ejera 
towujeduie, boe etuwoboe enoroe tabo, nowu boe ejera ia 
pureduie karo bure ji, barogo bureji, oto ji, kiege ewure ji, 
iadukeje marido jokuji, boe ejera kaie pureure. Ainore 
akore Bordgnon (2019) boere tuwiri kujagudo boe 
tuĳerado, nowu inodu tabo boe eduwa moduie kaboba 
uwoboere ema.



33

plantas e das técnicas de aplicação está integrado à própria 
pedagogia comunitária Boe Bororo. 

Dessa forma, a pintura corporal configura-se como 
um patrimônio imaterial, reconhecido não apenas pela sua 
beleza estética, mas sobretudo pela dimensão espiritual, 
educativa e identitária que sustenta. Ela expressa o 
equilíbrio entre corpo e natureza, pessoa e coletivo, 
humano e divino princípios centrais da filosofia Boe Bororo, 
que compreende a vida como uma teia de relações em 
constante movimento e reciprocidade. 

No contexto contemporâneo, preservar e valorizar 
a pintura corporal indígena significa também resistir aos 
processos de apagamento cultural e reafirmar o direito à 
diferença. Para os Boe Bororo, o ato de pintar o corpo é um 
gesto de continuidade e reexistência: é o corpo que fala 
pela memória dos antepassados, é o corpo que narra a 
história viva do povo e seu pertencimento ao território. 
Assim, o grafismo tradicional torna-se um documento 
sensível da ancestralidade, patrimônio que não se guarda 
em museus, mas que pulsa em cada rito, em cada cor e em 
cada corpo que se pinta. 

Em resumo reafirmamos que a pintura facial Boe 
Bororo pode ser analisada sob vários aspectos, 
pertencimento; a saber cada clã tem pinturas específicas 
que evocam animais, aves ou espíritos associados ao clã. 
Por exemplo: grafismos que lembram o tucano, gavião, a 
arara a onça a cobra. Identitário; a pintura facial Boe 
Bororo serve como um “identificador”: quem vê o grafismo 
já consegue associar àquele clã. Isso reforça coesão interna 
e reconhecimento social e o fortalece o sentimento de 
pertencimento. 

Boere tugujagudo nonogo tabo, joduwareu aredu 
ure nonogo kodudo, nonogo tabore boe kigodure tuĳerado 
kodi, boe enoroe nure ema, jamedu joduware jorubo jiuge 
ekigodure jorubo tugo kido guruto, dure ekigodure reko 
tuĳe, dukodire kidogure ĉore tubaduie boe keje du tabo, 
jorubo meture tada, uwo boe pegareu barigu boe pĳi, ia 
dukeje iaboe ekogodure dukeje ere jorubo bu tuie keje tube 
mege goduwo, nowu jorubo uduru mode rugadu, umode 
pemegago. nonogo, kidoguru tabore boe kigodure 
tuĳerado, jamedu joduware tuĳera jiuge ekigodure 
tumedage eduwado tuĳera ji, ewo bu tuie keje, nowu inodu 
akedu kawo du bogai.

Anore boe ero kigodure, dukodire egore boe etu 
pemega iagu nowu inodu ji, boe eiagu awu riĉodure ainouge 
eduwado tuĳera ji, eduwawo ji, egore ia boe ejera uie nono 
apo oto reore, kuruguga bo reore, kuido reore, adugo atugo 
magadure, aroro atugo magadure, dukodire boe ejera 
moture rugadu, boe ejera makare, joduware jiuge ere bu 
tuie keje.



34

Enquanto dimensão estética e artística, as pinturas possuem sofisticação visual nos traços, nas combinações de 
pigmentos naturais como o urucum, carvão, resinas, argila e nas formas de aplicação. Nessa perspectiva, a pintura facial 
não é um mero ornamento: ela integra e denota o 
sentido do belo e do simbólico, reforçando valorizada 
como expressão de arte do corpo. 

Enquanto elemento cosmológico, as pinturas têm 
significado ligado aos espíritos, à natureza, ao mundo 
dos ancestrais, elas representam ligações entre humano, 
animal, ambiente espiritual. Alguns pigmentos ou tintas 
são usados também para proteção, um “preventivo 
mágico” contra males ou doenças. Saberes como as 
pinturas faciais transcendem o tempo e se reafirmam 
como um dos elementos principais da cultura Boe 
Bororo.

Pintura facial. 
Fonte: Acervo Museu Rosa Bororo.

Dukodire, boe ejera, moture, makare, paga paga 
karegure, boe kigodu kare tumedage ejera bu tuie keje, 
mariguduege emerure nure tugujagu tabo, tuiejera tabo, 
dukodire ewia godu kare toroe pĳi, dukodire egore awu 
maigoduege ewiagodu kaiagu, tuĳera pĳi, toroe pĳi, ainoe 
ure, padumoduie awu bapera keje.

Para além da pintura corporal e tudo que ela representa já descrito nesse texto outro elemento/patrimônio cultural  
é citado  desta vez pelo chefe Bosco Arquimedes chefe da cultura da aldeia Tadarimana o cocar parico a esse respeito o 
chefe narra:

Ainore nowu boe ejera jiboere, dure padure awu bapera keje, egore ia boe eno patrimônio cultual jamedu, egore 
boe eimejera Bosco Arquimedes, Tadarimana tadau nure ema, emare akoino turadodu tabo:



35

Pintura facial. 
Fonte: Acervo Museu Rosa Bororo.

Pintura facial. 
Fonte: Acervo Museu Rosa Bororo.

...O coca parico e um adorno dos 
povos boe pertence todos os clãs e 
sub clãs mas cada sub clãs tem um 
Coca diferente porque cada clãs 
tem sua pintura diferente e o Coca 
ele e feito quando nos perdemos 
um ente querido das família e feito 
representando aquele que faleceu 
seja homem ou mulher pôr isso 
que quando e feito assim que 
termina e feito um canto da aquele 
subclãs os parentes todos choram 
porque lembra do parente que não 
se encontra mas na família pôr isso 
que esse Coca e muito sagrado pró 
os povo boe... 
(Entrevista  concedida pelo chefe 
Bosco Arquimedes marido kurireu 
do  clã e tugarege e sube clã 
iwagudo Aldeia Tadarimana, 
concedida em out. 2025)

... Pariko boe enoroe nure ema, mugure boe emuga rugadu boe keje, Pariko 
ure tuginai, ukare ji pureore, ure nono boe ejera magadure, boe karegure 
todu paga pagado. Pariko towujedure, iaboe ewire dukeje, pariko towujedure 
nowu bireu muga ka, imedu rabodu, aredu rabodu bire, muga kare pariko 
towu jedu mode, pariko towujedure, akedu mode boe erare keje, uwoboe 
etaragudu mode keje, ewia butu mode tuwoboe bireu keje kodi, dukodire 
etaragudure,dukodire pariko (Entrevista concedida pelo chefe Bosco 
Arquimedes Marido Kurireu do clã Tugarege e subclã iwagudo, da aldeia 
Tadarimana, concedida em outubro 2025).



36

O cocar parico, segundo o 
relato do chefe Bosco da aldeia 
Tadarimana, é mais do que um 
adorno estético  ele é um símbolo 
de identidade coletiva e 
espiritualidade profunda entre os 
Boe Bororo. Sua confecção e uso 
revelam uma complexa rede de 
significados ligados à 
ancestralidade, ao luto, à memória 
e à cosmologia desse povo.

 Primeiramente, o texto 
destaca que o cocar parico pertence 
a todos aos clãs e subclãs, mas 
cada grupo possui  um modelo e 
pintura específicos, o que indica sua 
função como  demarcador de 
pertencimento e diferença interna 
dentro da sociedade Boe. A 
diversidade de cocares reflete a 
pluralidade e o equilíbrio entre os 
clãs, reafirmando a estrutura social 
Bororo, que é organizada por 
relações de reciprocidade e 
complementaridade. 

O cocar parico também tem 
um papel ritual fundamental: é 
confeccionado em momentos de luto, quando uma pessoa 
da comunidade falece. Nesse contexto, o cocar torna-se 
uma representação simbólica da pessoa que partiu, 

Pariko ainore ure, ainore boe 
eimejera Bosco akore turadodu tabo, 
akore pariko moture rugadu mare boe 
karegure todu pagado, ia bireu muga 
kare boe kigodure pariko towuje, 
dukodire boe kigodu kare tugu taurato 
paga tuje, ainore boe erore, boe egore 
pariko jiboe ji.

Dukodire awu bapera keje 
padure nuba boe ero kigodure tuwo 
pariko towuje, jamedu kaboba kodiba 
Pariko towujedu kigodure, pariko keje 
boe enoroe padure padure, nowu bireu 
muga kao oroere padure nowu pariko 
atugo keje, dukodire pariko mugu dodu 
nure muga ka kodi, ainore boe erore 
pariko ji.

Nowu Pariko, towujedu paga 
karegure taĉi ia meri keje, towujedure 
boe pegare boe etai dukeje, ia boe 

epadure baiadada dukeje pariko towujedure, Dukeje boere 
nowu ia tuwoboe muga kawu pariko towuje.

Boe ere pariko towuje, boe erare pariko keje, boe 
etaragudure puwapo pariko keje, boe enogudure puwapo 

Cocar parico do  clã e Tugarege e sube 
clã Iwagudo.
Fonte: Cedida por  chefe Bosco 
Arquimedes, out. 2025.



37

funcionando como um elo entre os vivos e os ancestrais. 

O ato de confeccionar o cocar, de cantar e chorar 
coletivamente, expressa uma dimensão espiritual e afetiva 
da existência Boe  a certeza de que a vida e a morte estão 
entrelaçadas no ciclo da continuidade do povo. O trecho 
ainda revela que o Parico é um objeto sagrado, pois 
condensa a memória e a presença espiritual do falecido. Ele 
é tanto uma forma de homenagem quanto um meio de 
comunicação com o mundo dos espíritos. 

Assim, o cocar transcende a materialidade: ele é 
uma forma de oração, de cura e de fortalecimento coletivo 
diante da perda. Portanto, o Cocar Parico sintetiza 
dimensões estéticas, sociais, simbólicas e espirituais da 
cultura Boe Bororo. Ele reafirma a ligação entre os clãs, 
mantém viva a memória dos antepassados e expressa a 
cosmovisão do povo, que entende a morte não como fim, 
mas como transformação e continuidade da existência no 
corpo coletivo da comunidade, assim tanto a pintura 
corporal quanto o cocar Parico são concebidos pelo grupo 
como  um dos elementos símbolos de sua cultura.

Em  se tratando de cultura podemos afirmar que em 
termos gerais, tudo que foi descrito até então neste livro é 
considerado  como cultura dos povos Boe Bororo com 
ênfase nos grupos que vivem nas aldeias de Tadarimana e 
Korogedo TI Tereza Cristina, estado do Mato Grosso. Nossa 
pretensão não é abarcar toda riqueza cultural desse grupo, 
mas entendemos convidar a pensar suas formas de ser e 
existir no mundo e apresentar  processos culturais. 

Dessa forma, nossa orientação/escrita é traçada  
pelos conceitos de ancestralidade e patrimônio cultural Boe 

kodi, boe enogudure bireu bogai kodi, Pariko, boe 
enoroe paga karegure ema dukodire boe etu pemegare 
ji, ia tuwoboe bireu muga kejeu nure kodire etu 
pemegera pariko ji, akedure dukeje nowu bireu 
uwoboe ere tugie magu tabo bororo ji, boe erugadu 
boe eduwo ji, eduwo pariko ure turugadu duji, dukeje 
ia meri keje ere ia boe erure parudo, boe ereruwo 
nowu pariko tabo, Pariko jiboe kuriĉigo.

Ainore ure dukodire, awu padure, awu bapera 
kejeu boe, egore livro aino ji, dure towujedure boe ero 
rogu paduwo keje, Towujedure Boe Bororo dogebo, 
mugure Tadarimana kejeuge, Korogedo Paru 
kejeugebo TI Tereza Cristina, estado do Mato Grosso 
emage ebore awu bapera towujedure. Awu bapera 
keje, boe edu mode, nuba boe ero rogu boere, jamedu 
aidumode tuioduwawo boe ero rogu jiu, aiwomode awu 
bapera ji, jodu mode nuba boe ero kigodure, dukodire 
inagoino tagaiwodo awu pabera ji, taduwawo ia boe 
ero rogu boe ji.

Dukodire inagoino aidu mode tuioduwawo boe 
ero rogu jiu aiwomode awu bapera ji, joduwamode, 
nuba ero kigodure, nowu boe ero jire egore patrimônio 
cultural aino, dukodire padure awu bapera keje akedu 
kawo, boe, barae etaiwowo ji, boe ero makare, mare 
jamedu boe karega padu mode awu bapera keje.

Dukodire padure awu bapera keje kaboba jiba 
egore cultura aino, dukodire barae joduware nowu 
inodu jiuge etaiwore nowu inodu ji, emaragodure nowu 
inoduji, awu antropólogo dogere emaragodure nowu 



38

Bororo; a ideia de não conceitualizar esses dois temas no início do livro foi 
uma estratégia e um convite a pensar o que, nas práticas  desses grupos, 
vem a ser ancestralidade e patrimônio cultural.

Para tanto refletimos, sempre com auxílio da pesquisa do prof. 
Benildo, e os relatos das demais lideranças sobre origem mítica e histórica, 
cosmo percepções, materialidades e ritualísticas. Enquanto caminhávamos 
sobre os temas, narrando o jeito de ser e viver dos Boe Bororo, vamos 
entendendo o que é cultura, o que é ancestralidade e muitos mais. 
Seguimos entrelaçando esses conceitos nas práticas vivenciais dos Boe 
Bororo.

E vamos pensar sobre o conceito de cultura.

Para os pensadores ocidentais o que é cultura? Durante muitos 
anos pensadores, sobretudo da antropologia, vêm se dedicando a 
conceitualizar cultura desde Boas1 (1848-1942), Larraia2 (1986) e Geertz3

(1989). Várias definições de cultura foram tecidas, aqui transcrevemos o 
conceito de cultura que norteia a nossa constituição de 1988 em seu artigo 
216.

“Cultura pode ser entendida como o conjunto das ações por meio 
das quais os povos e grupos expressam suas formas de criar, fazer e viver” 
(Constituição Federal de 1988, art. 216).

1 Para Franz Boas, cultura é o conjunto de comportamentos, crenças, 
conhecimentos, valores, costumes e instituições que são aprendidos e 
compartilhados pelos membros de uma sociedade. Ela não é inata, mas adquirida 
por meio da aprendizagem e da socialização, ou seja, é um produto histórico e 
coletivo, construído no tempo
2 Para Larraia (1986), cultura é o conjunto de comportamentos, conhecimentos, 
crenças, valores, costumes e padrões que os seres humanos aprendem e 
compartilham em sociedade. Ou seja, ela não é herdada biologicamente, mas 
transmitida socialmente, através da aprendizagem, da convivência e da comunicação 
entre as pessoas.
3 Para Geertz, o ser humano vive em uma “teia de significados” que ele mesmo tece. A 
cultura é essa teia o conjunto de símbolos, valores, crenças e práticas que dão sentido à 
experiência humana. Assim, compreender uma cultura é interpretar o significado que 
as pessoas atribuem às suas ações, e não apenas descrever comportamentos externos.

inodu ji (1848 - 1942), Larraia 1986 e Geetz 
(1989). Egore tuiodure nuba boe ero 
kigodure turo rogu boe ji, boe ero motuie 
rugadu, nowu inodu paduie constituição de 
1988 em seu artigo 216.

Dukodire egore boe ero, kuriĉigoie, 
nowu inodu taboere, joduwa mokare boe 
eiwuge, emode boe pa, kaboba doge nure 
boe rema, boe ero padure, tumedage boe 
pegareuge ero pĳi  (Constituição Federal de 
1988, art.216).

Jamedu awu bapera towu jedure du 
tabo, itaiwore, iwia pagare nuba boe ero 
kigo dure, nuba boe emaragodure woe to 
moto jeje, nuba boe emugu kigo dure toro 
bororo keje, nowu boero goia ure pado 
tuginai, boe pegareuge epĳi.

Ainore ukigodure bapera 
atugodouge, egore, ainore ere Bartolomeu 
Mélia (1991), Ailton Krenak (2019), Davi 
Kopenawa (2015), Mario Bordignon (2021), 
Kogebou (2025) emagere ere bapera 
atugodo nuba boe ero kigodure turo boeji, 
egore boe eroi tugonoi boe pegareuge ero 
pĳi, boe eno motoie, boe eda mugure nowu 
moto keje, dukodire boe kigodure turo 
towuje, egore nowu boe ero keje, boe 
epaduie, dukodire eru bu, ture towu bapera 
keje akedu kao, boe ewiagodu kawo pĳi, 
boe etore riĉodure ainouge eduwawo ji 
ekawo akedudu, epaduwo nowu inodu tabo 



39

Porém, nessa pesquisa entendemos que cultura, para os povos originários, não é um conjunto de costumes ou 
produtos materiais, mas sim uma forma de viver em relação com a terra, com os ancestrais, com os seres da natureza e 
com a comunidade. A cultura é o próprio modo de ser e existir de cada povo, expressando-se em seus mitos, rituais, 
linguagens, cosmologias, modos de habitar e de se relacionar com o mundo visível e invisível. 

Diferente da concepção ocidental, que muitas vezes separa “natureza” e “cultura”, entre os povos indígenas não há 
ruptura entre o humano e o ambiente. A cultura é entendida como parte do ciclo da vida, um saber que nasce do território 
e que se renova no convívio coletivo, nas práticas diárias, nas cerimônias e nos ensinamentos dos mais velhos.

Os povos originários compreendem a cultura como memória viva e dinâmica, transmitida oralmente de geração em 
geração. Ela não é algo fixo ou estático, mas um processo de continuidade e transformação, onde os conhecimentos 
ancestrais dialogam com o presente. Essa transmissão se dá de forma comunitária e participativa, por meio da oralidade, 
da prática ritual, das festas, da arte corporal, do canto, da caça, da pesca, da agricultura e do cuidado com o território. 

A cultura, portanto, é territorializada e espiritualizada. Está enraizada na terra que sustenta o corpo e o espírito, e 
nela habita a presença dos encantados, dos ancestrais e das forças que garantem a harmonia do cosmos. É também um 
sistema educativo, pois ensina valores como o respeito, o equilíbrio, a partilha e o bem-viver, princípios que orientam as 
relações sociais e a ética comunitária.

 Autores indígenas e indigenistas como Bartomeu Meliá (1991), Ailton Krenak (2019), Davi Kopenawa (2015), Mario 
Bordignon (2021) e Benildo Pereira (2025) enfatizam que, para os povos originários, cultura é inseparável do cosmo 
percepção o modo como cada povo entende a origem e a continuidade da vida. Nesse sentido, defender a cultura indígena 
é defender a própria existência dos povos e seus territórios em seus territórios, pois sem terra e sem espiritualidade, não 
há cultura.

pu oto keje, erĳodu mode etore mode ewo tore eduwado nuba boe ero rogu boere, dukodire nowu jamedu boe padure awu 
bapera keje, ainore egore mariguduege eroie, eiure tore eduwado nuba ero rogu boere, emago nure ei eradodu nure 
ewiagai, marigudu bapera bokare kodi etaiwowo ji, dukodi enogituwa nure torei, eduwawo beo erro ji, aino rema awu 
maigoduege eno baperare, eduware bapera ji, dukodire ere bapera towu je, edure ji baperato, nowu inodu goiare umokare 
ewiago boe ero pĳi.

Dukodire awu bapera keje padure nuba boe ero kigodure tuwo boe ejera towuje, nuba boere toro ba tada tumuga 
boe ji, boe ejera paga paga karegure, tuwoboe ejerare padure boe keje, awu bapera towu jedure enarare ia boe dogei, aino 



40

 Nesse contexto o principal patrimônio cultural dos 
Boe Bororo são as pessoas, a forma como elas se organiza 
em seus clãs, a forma como se relacionam com os 
“mundos”, quem os cercam, a formam, como honram seus 
ancestrais praticando seus rituais. Se para os Boe Bororo o 
maior patrimônio cultural são seus clãs, isto é, as pessoas, 
suas concepções e vivências nos convidam a compreender 
o patrimônio cultural como um conceito plural e dinâmico. 
O termo possui múltiplos significados, que variam conforme 
o contexto em que é empregado, mas quase sempre se 
refere a uma relação de pertencimento e de vínculo entre 
as pessoas e seus bens, sejam eles materiais ou imateriais. 

rugadu mode boe ero kigodure, egore ainono rugaduie 
ure, anonoie mariguduge ero kigodure, marigudu boe 
duwa kare barae, dukodire boe ero pemegare, boe ero 
jeture boe bo, boe erare, boere tuĳerado, boe emerure 
tugu jagu tabo, boere toroe bu tuwugeje, aino rema ukare 
ainono pugeje, boere tugujadu, tiejerado, ia boe ereru 
keje. 

Aino awu bapera akedu nure, towu jedure, 
tunarae, tumagore ia boe ei du tabo, emagore ure bu 
bapera keje, bia pagare nuba egore turadodu tabo, jamedu 
aiwore awu ure bapera atugodo turadodu tabo boe ero ji, 
ainore ere Mario Bordgnon, Boe Bororo Benilton Pereira 
Kogebou, aiwore ere towu bapera ji, ure tugeragu nowu 
padure eno bapera keje boeji, ure atugodo awu bapera 
keje.

Ainore ure Boe Bororo doge, eno patrimônio 
cultural nure turo rema, nuwu inodu padure bapera keje, 
egore lei aino ji, egore boe ero akedu kaiagu, dukodire 
nowu bapera towu jedure, boe eduwo otoi, boe egowo boe 
nure imi, iro akedu maka, barae etaidure tuwo akedudo 
mare akedu mokare, boe enure, tore eduwado turo ji, 
tumagowo boe ewadaru tabo akedu kawo.

Ainore ure jamedu, awu bapera keje, ure barae 
ewadaru tabo, ure boe ewadaru tabo, boe etaiwowo ji, boe 
eduwa pemegawo ji, dukodire, ure towu barae enare boe 
dogei, tugawo awu bapera towu jedu paga pagado, awu 
bapera mugu rai mode boe ebo kodi, boe eno rumode ema, 
dukodire makore boe era ji, boe ejera ji, nuba boe erore 
toro batada, bo emugu paga paga karegure. Boe eda maka 

guraga, jamedu boe keje, boe ero jetu kimore, boe era 
kigodure, boe ereru kigodure.

Awu bapera keje, pariko padure jamedu, boe enoroe 
nure ema jamedu du kodire padure awu bapera keje, pariko 
boe enoroe paga karegure ema, ia bireu muga kao nure 
ema, dukodire boe kigodu kare pariko kogudo taora kajeje, 
boe ewadure jiboe karegure ema kodi. 

Jamedu awu bapera towu jedure, nowui baredure 
ure towuje, unarare ia boe doge joduware boe ero jiugei, 
tuwo awu bapera towuje, bia apagare emagoji, aiwore 
kaboba jiba egoino, dure ure bu awu bapera keje, boe erore 
jiboere padure awu bapera keje, akedu kawo, boe etaiwo ji, 
dukodire towujedure.



41

No caso em análise, interessa-nos o sentido de patrimônio enquanto herança cultural, algo que tem ou teve valor 
simbólico, histórico ou afetivo para determinado grupo, e que, por isso, é preservado para continuar vivo. O patrimônio 
cultural1, assim, constitui uma das expressões mais significativas da identidade de um indivíduo ou de uma coletividade.  
Esse patrimônio reuni bens, práticas e códigos que podem ser interpretados separadamente ou de forma integrada a partir 
de conceitos estruturantes, como memória, identidade, tradição e cultura. 

Tanto a cultura quanto o patrimônio cultural são fenômenos relacionais, permanentemente ressignificados pelos 
sujeitos e grupos que os vivenciam, no ritmo das transformações sociais que moldam seus contextos. Nesse processo de 
ressignificação, são criadas memórias, narrativas e símbolos que conferem vitalidade e sentido ao patrimônio, tornando-o 
um texto vivo expressão da história, das experiências e das identidades daqueles que dele se reconhecem parte, a exemplo 
do Boe Bororo. 

Assim, a escolha por trazer nessas páginas os clãs e as pinturas faciais como expressão máxima da ancestralidade 
e patrimônio cultural Boe Bororo se fez necessária porque essa escolha atende as narrativas coletadas durante a pesquisa 
onde são apontados a importância da organização social e os indivíduos como principal patrimônio cultural sendo elas/eles 
responsáveis pelo fortalecimento cultural, seja ele linguístico, social ou ritualístico. 

Assim, chegamos a mais uma conceitualização construída no decorrer da pesquisa seja nas entrevistas ou nas 
leituras de textos/pesquisas realizadas por indigenistas como Mario Bordignon e indígenas como Boe Benilton Pereira. Para 
falarmos do conceito de ancestralidade/saberes ancestrais e para narrar nossas percepções voltaremos ao conceito de 
patrimônio cultural, pois as duas concepções são inseparáveis. 

Para o povo Boe Bororo, o conceito de patrimônio cultural vai muito além da noção ocidental que o limita a bens 
materiais ou imateriais reconhecidos por leis, registros ou tombamentos. Entre os Boe Bororo, o patrimônio é parte de uma 
cosmologia viva, na qual território, corpo, memória, espiritualidade e vida comunitária estão profundamente 
interligados. Podemos compreender as dimensões desse patrimônio cultural a partir de alguns eixos centrais:

1  Patrimônio Cultural, a partir do decreto de lei n 25 de 30 de novembro 1937. “Constitui-se o patrimônio histórico e artístico nacional o conjunto de 
bens móveis e imóveis existentes no país, cuja conservação seja de interesse público, por sua vinculação a fatos da história do Brasil, por seu valor 
arqueológico ou etnográfico, bibliográfico ou artístico. Material ou edificado é tudo que é palpável, podendo ser locomovido ou não. Exemplo: praças, 
edifícios históricos, documentos, ruas, sítios arqueológicos. No Brasil, o patrimônio cultural é protegido por leis como: Constituição Federal de 1988 
(Art. 216); Decreto-Lei nº 25/1937 (tombamento); Decreto nº 3.551/2000 (registro do patrimônio imaterial). Exemplos de Patrimônio Imaterial: 
Saberes, conhecimentos e modos de fazer enraizados no cotidiano das comunidades; Formas de Expressão: manifestações literárias, musicais, 
plásticas, cênicas e lúdicas; Celebrações: rituais e festas que marcam a vivência coletiva do trabalho, da religiosidade, do entretenimento e de outras 
práticas da vida social; Lugares: mercados, feiras, santuários, praças e demais espaços onde se concentram e reproduzem práticas culturais coletivas. 
Fonte: IPHAN, acessado em setembro de 2025.



42

Território como memória e vida. O território não é visto apenas como um espaço físico ou um conjunto de recursos naturais. Rios, 
matas, lagoas e caminhos são partes constitutivas da identidade Boe Bororo, pois cada lugar guarda histórias, mitos de origem e 
lembranças dos antepassados e encantados. O território é, portanto, uma extensão da própria vida e da memória coletiva.

Rituais e cerimônias. As celebrações, como os rituais funerários (Baitogogo), os cantos e as danças, mantêm viva a relação 
entre os vivos e os ancestrais. Esses rituais garantem o equilíbrio entre humanos, espíritos e natureza. São, ao mesmo tempo, expressões 
de patrimônio imaterial e formas de afirmação política e identitária, pois reafirmam a unidade e a coesão social do grupo.

Saberes ancestrais. Os conhecimentos transmitidos pelos mais velhos sobre caça, pesca, agricultura, medicina tradicional, 
manejo da natureza e espiritualidade formam um patrimônio dinâmico, constantemente renovado pela oralidade e pela 
prática cotidiana.

Língua Boe Wadáru. A língua é um dos pilares do patrimônio cultural Boe Bororo, pois nela estão guardadas as cosmologias, os 
modos de pensar e de narrar o mundo. Preservar a língua é, portanto, preservar a própria existência do povo.

Novas gerações como guardiãs. Desde cedo, crianças e jovens são iniciados na escuta das narrativas, nos cantos e nos rituais. A 
convivência comunitária é o espaço onde aprendem a ser guardiões do patrimônio cultural, garantindo a continuidade dos saberes, 
práticas e valores Boe Bororo.

Essa nova geração nas suas práticas culturais deixa evidente que o passado nunca passou: ele pulsa nas danças do 
centro da aldeia, dando ritmo aos dias que seguem.



43

Território como memória e vida. Boe eno moto, boe emeadu kurire to moto ji, nonore boere tuieda towuje, tuwai towuje, jamedu 
pobo kodure nono, boe etoru mugure nono, nonore boe emerure, boe ekodure, boe etowarae, dukodire boe kare prgado, boe etu nure ji, 
nowu pobo tore boe ewogu kigodure karo bagai tuwo kowuje, boe ekere karo rema, jamedu boe kare, boe toru, itura pegado, barogo 
muguwo toro boe tada, boe enogagere ia baregei jamedu kodi. Dukodire boe kare joruto tugo boeto, ukawo tumaedo, umode barege 
ewido duji, boe eno moto, kurikare jamedu, baraere turemo mato, edu puredure boe, mare boe kare tugera rawuje nowu turo pĳi, 
Mariguduge ekoda reo jamedu emagere ere turudo awu moto keje, emagore barae, ekorigodure bare dogei, dukodire boe eno motore 
aino.

Rituais e Cerimônias. Ainore egore boe eroie, boe emaragodu godu keje, boe eraie, boe ereruie, boere nowu mariguduege ere 
tuiduwado ji boe rogu towuje, boe ematorure aroe jamedu, nowu inodu jire egore patrimônio imaterial aino, boedu mokare ji, mare boe 
kigodure towuje.

Saberes ancestrais. Ainore ure, marigudi ĉodureugere, boe eduwado nuba boe erore, tumeruwo, tuwoguwo, nuba boe erore tuwo 
boepa  towuje, ere pu joduwado jorubo ju, mariguduege erubo nure, dukodire boe kori kare, edurure joruboji. mariguduege nure boepa 
towuje, tuwo boe tugo tugewo, dukodire marigudu boe ewikare tuge boikoia, boe ekere rugadu, ainore boe erore marigudu.

Lingua Boe wadaru. Boe ewadaru, jire egore boe eno patrimônio cultural Boe Bororo aino, boe ewadaru goaire ure boe ero rugadu 
towuje, boe ewadaru tabore boe emago mode pui, emode pu joduwado bakaru ji, ainono mariguduege ero kigodure, tumago tabo puire 
emode pu joduwado, marigudu bapera bokare etaiwowo ji, aino rema emode bu bapera keje tuwiagodu kawo pĳi, Boe ewadaru akedu 
kawo, awu riĉodure maigoduege eduwawo ji, itaiwowo nowu baperato bogai, ewiagodu kao pĳi.

Novas Gerações como como guardiãs. Ainore ure, boe etore, ipare, nogware, irĳodure tuwia paga tabo boe eradodae ji, etuwoboe 
ere eduwado tumago tabo ewiagai, ewia pagare boe era ji, etaiwore boe ereru ji, nowu inodu tabo eduwagodure boe ero boeji. Marigu 
toro baiodadare iparere tudo pui tumeaduwo, ĉodureuge eradodaji, jamedu enogitowa mode ei, emago mode ei, epemegawo erĳoduwo 
tupemega tabo. Emagewo erĳodure dukeje, etuwo, etaiwowo awu boe ero ji akedu kao.

Awu riĉodure  ainouge euwawo boe eroji, erowo ainono mariguduege ero magadure, eduwawo tureruwo, tumagowo 
boe ewadaru tabo, emugure toro ba tada, boe eda jamedu boeji, emago kimore tuwadaru tabo, ero jetu kimore ebo.



44

Dukodire awu bapera akedu nure ,awu patrimônio 
cultural Boe Bororo jiboe. Awu bapera keje padure nuba ero 
kigodure tuieda keje, boe kare turo akedudo, joduware 
boero jiugere, joduwa kareuge eduwado nuba boe erore, 
nuba boe egore tuamago tabo bo ewadaru tabo, nowu inodu 
akedu kao.

Boe era, boe ekujagu, boe eradodure jitu boe, Boe 
Bororo doge eno moto reo, woere boe edure, woere boe 
kigodure turo towuje, boe erare, boe ererure, woere 
korogedo kodure, pogubo kodure woe boe eno moto keje, 
dukodire boe emeadu kurire awu moto ji, boe ture duiedaji, 
boe kare joru tugo boeto, boe kare itura butudo tuwo boepa 
kurireu towuje, nono barae ero magadure.

Awu boero Boe Bororo doge ero, ere boe 
eduwadodu  tabo iodure, itawore nuba ero kigodure tuwo 
pu joduwado, ewia pagare ĉodureuge enoga ji, nuba egore 
ture boe eduwado, nuba boe ero kigodure marigudu, egore 
tawia paga pemegado, taduwawo tagire tari jodu mode, 
tabaduwo ĉedodo keje awu inodu tabo, tawo joduwa 
kareuge eduwado, tagagowo ainore ere ioduwado, dure 
imode taduwado ji, paro akedu kao, pago bakaru akedu 
kao, boe nure pagi kodi, dukodire, paetu mode nowu paro 
rogu boeji akedu mokare.

Awu patrimônio cultural dos povos originários, 

Kaboba Piji ba 
pagaregodure, kaiba 
pagaregodure...

Encerrar esta caminhada pelo patrimônio cultural 
Boe Bororo é, ao mesmo tempo, retornar às origens e 
projetar novos caminhos: começo, meio e começo. Os 
saberes e práticas aqui apresentados mostram que, para os 
povos originários, cultura e natureza não se separam,
são partes de um mesmo corpo vivo, sustentado por 
relações de respeito, reciprocidade e equilíbrio. 

A cada canto, pintura corporal, ritual ou narrativa 
ancestral, o povo Boe Bororo reafirma sua conexão 
profunda com a terra, os rios, os animais e os encantados. 
O território não é apenas o espaço onde se vive, mas o ser 
com quem se convive. Cuidar da natureza, portanto, é 
cuidar da própria vida. 

Os saberes ancestrais dos Boe Bororo nos 
ensinam que a verdadeira sustentabilidade nasce da escuta, 
escuta da terra, dos mais velhos, das águas e dos espíritos 
que habitam o mundo. Eles nos convidam a repensar nossa 
forma de estar no planeta, questionando o consumo, o 
esquecimento e a separação entre o humano e o natural. 

Reconhecer o patrimônio cultural dos povos 
originários é também reconhecer suas filosofias de 
existência, que nos lembram que o futuro só será possível 
se aprendermos com quem sempre soube viver em 
equilíbrio com a natureza. Que este livro seja, portanto, um 

De onde viemos, aonde chegamos...



45

jamedu boe eduwawo eno filosofia de existências jamedu, 
boe eduwawo turo boe ji, boe kawo akedudo, boe erawo 
joduwa reugei ewo duiduwado nuba boe ero kigodure 
marigudu, emode boe eduwado dukeje ,emode bu bapera 
keje, tuwia godu kao pĳi, marigudure bapera bokare kodire, 
boe ewia paga nure joduwa reu bataruji, boe nure remo 
taorato tuwia godu kao pĳi, dukodire boe eimedu boe 
karega joduware turawo, raka guragare kodi, boe ewia 
paga nure joduwareu uraji, du tabo boe eduwa godu mode, 
dukodire awu bapera towu jedure ia boe emagore jiboe 
rogu padure keje, nuba boe ero kigodure, etaidumode 
taiwowo ji, tuiduwawo kaboba padure awu bapera keje, 
emode tugeragu ji, taiwowo ji, awu riĉidure ainouge 
etaiwowo ji, emage eduware taiwowo bapera ji, bapera tore 
etaiwo kigodure, dukodire eduwagodure, nowu ino koiare 
awu bapera towu jedure, boe etawi bogai, kaboba jiba 
taidure tuioduwo, dukodire awu bapera pemegare rugadu.

Awu bapera makudu mode boe eda rugadu boe kae, 
boe etaiwowo ji, boe eduwawo nuba boe erore, padure awu 
bapera keje.

convite à reflexão e ao diálogo para que o conhecimento 
ancestral não seja apenas estudado, mas vivido e 
respeitado como caminho para a preservação da vida em 
todas as suas formas.



46

BOAS, Franz. Antropologia Cultural. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005.

BONDUKI, Nabil (org.). Patrimônio Cultural Brasileiro: trajetória e desafios. São Paulo: Editora 34. Edições Sesc São Paulo, 2023.

BORDIGNON, Mário (Enawuréu). Os Bororos na história do Centro-Oeste brasileiro: Bóe e-ró marigudúwo. Cuiabá: Missão Salesiana de Mato Grosso. 
CIMI-MT, 1987.

BORDIGNON, Mário (Enawuréu). Roia e Baile: Mudança Cultural Bororo. Campo Grande: UCDB, 2001.

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989. (Original: The Interpretation of Cultures, 1973).

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A Queda do Céu: Palavras de um Xamã Yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015.

KOROGEBOU, Benilton Pereira. Meu nome é Kogebou: a nominação Boe Bororo e seus significados no ensino de língua materna / Benilton Pereira 
Kogebou - Barra do Bugres, 2025. Dissertação de mestrado Profissional defendida pela Universidade do Estado de Mato Grosso "Carlos Alberto Reyes 
Maldonado", Ensino em Contexto Indígena Intercultural/BBG- PPGECII - Barra do Bugres, Campus Universitário de Barra do Bugres "Deputado Renê 
Barbour".

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

SANTOS, Carlos José Ferreira dos; ANGATU, Casé. Saberes Ancestrais e Patrimônio Cultural Indígena. Ilhéus: Editora Tupinambá, 2020.

R���������� B�������������



47



48


